324

JOLETIN APAR

—

Noviembre 2011

Hacia la definicion de un sistema de escritura en el Formativo Andino |I.
Los ojos en el arte de Chavin de Huantar:
una propuesta desde el Obelisco Tello
PEDRO CARLOS VARGAS NALVARTE

Introduccion

En este articulo planteamos el inicio de una
propuesta propia frente a un tema bastante polémico y
poco estudiado de manera seria': la problematica de la
existencia de un sistema de escritura andino en periodos
tempranos. Desde nuestra Tesis de Licenciatura (Vargas,
2005) planteamos que la llamada “iconografia” del arte
de Chavin era algo mas que representaciones religiosas
y que podian ‘leerse’ si se lograba entender y precisar la
gramatica usada para combinar los dibujos de aparentes
‘divinidades’ o seres de apariencia ‘monstruosa’. Sin
embargo, creemos que abordar este tema de manera
detallada, poco a poco, es viable, aprovechando la
oportunidad brindada por el Boletin APAR en la persona
de su Editor, Gori Tumi Echevarria Lopez, a quien
agradecemos la invitacion a publicar aqui.

Basicamente, nuestro planteamiento se
puede resumir en lo siguiente: existe un sistema de
representacion grafica de ideas y palabras de una lengua,
o lenguas, aun no definidas, habladas en el periodo del
Formativo Medio cuya decodificacion es posible. Para
ello, es importante dejar de lado criterios estéticos y
basados sélo en el transplante del método de analisis del
arte Renacentista europeo y proponer nuevas maneras de
observar y entender el arte. Para esto, hay que ver en el
arte Chavin, mas que la satisfaccion estética de una elite
sacerdotal o la represion por medio de dioses feroces: hay
que ver un medio de comunicacion escrita posible de ser
descifrado aln sin conocer la lengua a la cual pertenece;
aunque, sin duda el conocimiento de ésta ayudaria mucho
en esta tarea.

Para poder hablar de la existencia de un sistema
de registro escrito sera necesario poder descubrir la
existencia de un repertorio limitado de signos graficos
que podemos definir como grafema 'y, un orden o conjunto
de reglas inferidos a partir de su analisis que podemos
denominar como gramatica. Ambas cosas han sido incluso
observadas por Rowe para quien el arte Chavin es “tan
enigmatico como una escritura no descifrada” (Rowe,
1973: 249).

Para iniciar esto presentamos a continuacion,
el analisis de los ojos que aparecen en el Obelisco Tello;
puede sonar algo banal este inicio, ya se vera cuan
importantes resultan los ojos pues en ellos se puede
mirar muchas cosas que daran el inicio a la exposicion
de nuestros planteamientos en, esperamos, una serie de
articulos a publicarse por este medio.

Las diversas propuestas para entender el arte Chavin

La propuesta pionera para entender el arte de
Chavin es obra del Dr. Julio C. Tello; en su delantada obra
“Wira - Kocha” (Tello, 1923) plantea una vision global de la
religion andina teniendo como base los mitos amazoénicos y

' Estando entre los pocos estudios serios las propuestas de
Victoria de La Jara (1964, 1975).

andinos con el respaldo de la evidencia grafica de diversos
soportes de signos conocidos en su tiempo. En “Chavin:
cultura Matriz de la civilizacion andina” (Tello, 1960) se
ordenan una serie de ideas acerca de la manera adecuada
de entender el arte Chavin y su funcionalidad, resaltando
en esto la idea de las cabezas como células base de las
cuales se originan otros signos.

Podemos intentar resumir las ideas de Tello
que nos van a servir de guia en nuestro trabajo y que
ademas directa o indirectamente a servido de guia a otros
investigadores lo citen o no.

La religion Chavin posee un conjunto de
divinidades que han sido representadas en diversos
soportes fisicos para perennizar ideas religiosas
ligadas a ellos asi como otros hechos probablemente
astronomicos. Las figuras con las que son representadas
estas divinidades son signos de la esencia de éstas y
pueden ser fuerzas o elementos de la naturaleza. Para
crear las representaciones de las divinidades se ha
procedido a ensamblar y armar figuras con elementos que
no son partes anatomicas del animal que sirve de signo,
asimismo, las partes de éste pueden ser sustituidas por
otras segun los requerimientos de la figura que se desea
obtener. Existen signos que funcionan como bases para
crear otros a los cuales se les puede variar su significado
de acuerdo a la adicion de ciertos elementos secundarios
y a través de estas transformaciones crear figuras nuevas
de acuerdo a lo deseado.

El que las ideas de Tello tengan mas de medio
siglo de expresadas no las invalida, su desarrollo y
conjugacion con otras teorias o métodos que pudieren
crearse es la mejor muestra de su vigencia, el parrafo
anterior nos servira de base para el resto del trabajo y sera
poco a poco complementado en la medida que veamos
sus alcances y las limitaciones que pudieran existir. No
se trata de colocar a Tello en un altar, simplemente, se
trata de darle su lugar, merecido, como precursor de una
nueva manera de analizar las figuras arqueologicas.

Siguiendo la linea de Tello, su asistente Rebeca
Carrion se adelanta a algunos planteamientos de Rowe
al senalar que “Al examen superficial hace que la
impresion de ser bastante recargado y dificil de tabular,
pero al examen particular y comparativo se descubre
gue son pocos los motivos basicos que intervienen en su
composicion.” (Carridén, 1948:134). Plantea de manera
muy sugestiva que los elementos que “adornan” el cuerpo
de los felinos deben tratarse de “simbolos de la piel que a
manera de glifos podrian indicar las funciones del animal”
(Ibid. 135)

Para John Rowe (1973) el entendimiento del
arte Chavin pasa por la necesidad de ubicar las figuras
en su contexto espacial y temporal, esto, para nosotros
es su principal aporte; pero, en lo que se refiere a la
interpretacion de éste sostiene que el arte Chavin es
representativo, pero esta oscurecido por las numerosas
convenciones que hacen que la representacion no sea
directa sino figurada o metaférica. Define convenciones
como la simetria, la repeticion, el mddulo de anchura 'y
la reduccion de motivos a lineas sencillas; pero, estas



325

Noviembre 2011

convenciones deben ser entendidas en el contexto de ser
aplicadas en soportes fisicos planos o tratados como si lo
fueran, dado que fuera de las cabezas clavas de Chavin u
otras esculturas en barro y morteros de piedra el soporte
favorito ha sido la superficie plana.

Como mencioné, Rowe establece convenciones
para el arte de Chavin tales como la simetria, el modulo
de anchura, repeticion y la simplificacion de ciertas
figuras; esto, en general son inferencias obtenidas de
un analisis estético de las figuras Chavin. Donde si se
procede a interpretar y buscar una razon de ser es en la
propuesta de los “Kennings”, éstos son convenciones de
la poesia medieval ndrdica que implican comparaciones
por sustitucion, podemos decir que una mujer tiene
cabellos que son como serpientes o podemos sustituir
cabellos hablando sélo de un ‘nido de serpientes’. Si se
analiza en profundidad la idea de los “Kennings” resulta
hoy innecesaria pues una comparacion por sustitucion
es la misma manera como opera un grafema o un signo
arbitrario; no es necesario que vayamos hasta la poesia
nordica para entender el arte de Chavin, es mas adecuado
revisar a Tello y su idea de la composicion arquitectonica
del cuerpo de una divinidad; basicamente, es lo mismo.

Para Luis Lumbreras (1977a) el arte Chavin
cumplia un papel netamente represor en beneficio de
la clase sacerdotal; sin embargo, posteriormente sus
planteamientos van a derivar mas en la idea de un
sistema de comunicacion acerca de eventos astronémicos
o climatologicos (1993). En su trabajo acerca de la
Galeria de las Ofrendas (1993, 2007) realiza un analisis
genealogico y reconstruye una narracion asignando valores
de género y edad a la presencia de ciertos signos o el
nimero de otros.

Desde un marco tedrico pretendidamente
estructural Cristobal Campana (1995a, 1995b) plantea que
el arte Chavin es un conjunto de representaciones que
giran en torno a tres temas: el origen, representado por
el Obelisco Tello; la ferocidad, representado por el Dintel
de los Jaguares y el tema de la Divinidad representado
por el Lanzon, la Estela Raymondi y otras figuras. La
gran variedad de maneras de representar ciertos rasgos
anatomicos serian modificaciones del significado de estas
y las mezclas y combinaciones responderian a variaciones
en el significado pero, siempre girando en torno a una
divinidad felinica que reparte sus caracteristicas a otros
seres, “sacralizandolos”; notese el parecido de esto con
las ideas de Tello. Pone énfasis particular al tema de la
Divinidad, seiala que existio una divinidad antropomorfa
en el formativo y que el resto de representaciones no
son dioses (Campana, 1995a), apoyandose en escritos
de extirpadores de idolatrias del siglo XVII identifica
al Lanzon, la estela Raymondi entre otros como el dios
Wari (algo sugerido por Tello en 1923) que tendria como
caracteristicas tener en su cabeza una boca que da origen
a cuatro serpientes (a veces son ocho) y que también tiene
como caracteristica tener “olas” vinculandolo por ello al
mar y la costa, siendo por ello éste su origen y no selvatico.
En su libro “Arte Chavin” (Campana, 1995a) intenta dar
una explicacion general al arte de las sociedades del
Formativo sin, a nuestro parecer, lograrlo; una vez mas no
hay sustento real para hablar de divinidades, se extrapola
bajo el argumento de la continuidad cultural, divinidades
del siglo XVII con las del siglo V o VI antes de Cristo. No
hay una sistematizacion adecuada de los signos y estos
son interpretados alegremente, para muestra: “los 0jos
significarian tal vez la presencia, poder y sabiduria”

(Campana, 1995: 73) o “en la boca felinica confluyen las
nociones de la vida y la muerte en el drama cotidiano de
la lucha por la existencia” (Campana, 1995: 66)

Sin embargo, queremos resaltar algunas de las
observaciones realizadas por Campana en esa misma
publicacion que nos parecen interesantes, primero
veamos respecto a la correspondencia entre forma y
significado:

“Existen dos elementos persistentes, que tienen el
valor semantico mas importante: la boca y los ojos. Ya
anteriormente hicimos notar como éstos se convierten
en la clave de un vocabulario gréfico, cuya expresion
en el arte es evidente. En torno a estos se conjugan
metaforas, alegorias y simbolos, y, como temas
diferenciados, es decir, siempre existira una analogia
entre la forma representada y el significado que se le
adscribe y asi subsisten, tanto como significado, como
en su forma analoga (...) nosotros siempre aludiremos a
la forma (boca, ojos, garras) y no a su valor semantico...”
(Campana, 1995: 113)

Nos resulta importante remarcar que se considere
a dos elementos muy recurrentes en las figuras Chavin
como parte de un “vocabulario grafico” y se haga mencion
a larelacion que deben guardar la forma y el significado en
el signo, es una lastima que este tema no sea desarrollado
y las interpretaciones respecto al significado sean tan
subjetivas como lineas arriba mencionamos.

El arte Chavin no es lineal, es muy distinto que
la mayoria de sistemas de escritura conocidos y que el
arte Mesoamericano por ejemplo; es aqui que Campana
plantea existe una simultaneidad en estos “conjuntos de
elementos significantes”:

“El problema para nosotros, es que existen conjuntos
de elementos significantes, sin el orden ‘lineal’ al que
estamos acostumbrados a leer, pues los pueblos no
alfabetos, tienen formas de ‘simultaneidad’ consiste
en la oposicion iterativa, de significados a la par y no
necesariamente unos después de otros como sucede
con el orden lineal en nuestras lecturas alfabéticas...”
(Campana, 1995: 93-94)

Todo esto tiene un trasfondo, para nosotros es
la existencia de una gramatica como la avizorada por
Rowe (1973: 264-265), Campana lo entiende como una
“estructura” y recurre a Herbert Stevens para respaldar
su propuesta:

“En este sentido, Herbert - Stevens, definio correctamente
la intencion de los artistas chavines, como la de producir
‘operaciones graficas’ que estarian conformadas por ‘une
structure organique segmentee dans ses éléments un
repertoré analogique et un sisteme réference abstrait’
(1972 p. 127). Esto es importante, porque asume
que existid un ‘sistema’ para ordenar los elementos
significantes, logrando asi, una ‘estructura’ de simbolos”
(Campana, 1995a: 80)

Lamentablemente, Campana deja de lado uno de
los aspectos mas interesantes mencionados por Herbert -
Stevens que es lo referido a la existencia de un sistema de
referentes abstractos basados en un repertorio analogico
(traduccion nuestra). No se trata de una simple estructura
deducible, es mas que ello, se trata de una gramatica de
signos que funciona como una escritura, Campana no se
percata de ello.

Al igual que Rowe plantea convenciones para
el arte Chavin, Campana plantea “principios técnicos”:
“estos ‘principios’ son deducidos por la observacion
empirica nuestra y serian: anamorfosis, anastomosis,
modulacion y la dualidad” (Ibid.) No entraremos en



326

Noviembre 2011

detalles respecto de esto.

Cristobal Makowski ubica cuatro pares de dioses
que serian el “Genio alado”, el “Guardian del Axis
Mundi”, el “Contorsionista del tocado radiante” y el “Ser
Fundamento del Axis Mundi”; los dos primeras ubicados
en la parte de arriba del Obelisco Tello y los dos Ultimos
en la parte inferior; estos Ultimos estarian representados
también en el Lanzon. En el Templo Viejo se estaria
rindiendo culto a la Gran Imagen o Lanzdén que seria la
unificacion en una sola imagen del Contorsionista del
Tocado Radiante y el Ser Fundamento del Axis Mundi, el
vinculo es la presencia de sogas y un tocado de penachos.
En el Templo Nuevo se estaria adorando a una pareja
de dioses de los cielos representados en los personajes
de la portada de las falconidas que a su vez estarian
representados en el Obelisco Tello por medio de los
Genios Alados. Lo expuesto por Makowski (2000) remarca
la utilizacion de la metodologia de la Historia del Arte en
el objetivo de entender la religion andina a través de las
figuras transformandolas en una fuente auténoma.

“... la rica iconografia del templo al borde del rio
Mosna raras veces fue considerada como una fuente
autéonoma de informacion, capaz de revelar aspectos
importantes sobre el conjunto de creencias religiosas,
particularmente las que conciernen a la imagen de la
divinidad y del cosmos animado” (Makowski, 2000: 71).

Se pretende mediante esto que las figuras se
transformen en una fuente autéonoma de informacion,
independizandolas de su contexto arqueoldgico, pero
siempre y cuando sean analizadas con metodologia de
historia del arte. Supuestamente los argumentos de
Tello (1923) estarian desfasados pues no trabajo con la
metodologia Panofskiana “... las tesis de Tello sobre la
universalidad del culto a la deidad felinica (Tello 1923,
1929). Las serias propuestas de Panofski han dejado estas
aproximaciones sin sustento metodoldgico.” (Ibid. XXII).

Este autor no presenta propuesta clasificatoria
de representaciones ni de soporte fisicos pues su objetivo
es entender la religion por medio sélo de las figuras. Se
rechazan las propuestas de arqueélogos historiadores que
habrian...

“usado la iconografia de modo directo y poco critico
como ilustracion de sus hipotesis. Estas fueron
concebidas a través de los textos coloniales y de la
literatura oral indigena, confrontados con la imagen
prehispanica sin otro fundamento que la constatacion
de ciertas coincidencias formales” (Ibid.)

Encerrado en sus presupuestos de su formacion
como historiador del arte, este autor nos justifica su
“moderado optimismo” en que el arte andino no se parece
al europeo (j)

“ninguna de ellas (las iconografias andinas) posee
realmente una estructura tematica comparable con
la que subyace en las obras del arte clasico o del arte
cristiano (...) La cerrada unidad tematica y la constancia
de determinados atributos de personajes se desprenden
(...) de la estrecha relacion entre el repertorio de motivos
y el repertorio de temas de la tradicion literaria (...)
En los andes, en cambio, la iconografia sustituye a la
escritura y es el Unico medio material de transmision
de la tradicion oral” (Ibid. XXIII).

Nos preguntamos, si es notoria la diferencia
entre el arte occidental y el andino, ;porqué aplicar la
metodologia del estudio del arte europeo y cristiano
a lo andino? Si ademas se sehala que la “Iconografia”
“sustituye” a la escritura, ;porqué no se le trata como
tal? Si el autor llega a darse cuenta que:

“En lugar de escenas - temas contamos, en la mayoria de
casos, con imagenes de figuras sobrenaturales aisladas,
cuyos cuerpos, vestidos y atributos se componen, a
manera de rompecabezas, de elementos menores
portadores de significado propio, Vg. Caras y bocas
multiplicadas en el cuerpo de las deidades chavin y
cupisnique. Las jerarquias, los rangos de accion, los
poderes, se expresaban probablemente a través de estos
elementos por medio de una compleja red de relaciones
metonimicas. Una vez entendida la composicion, la
descripcion analitica permite aproximarse de manera
objetiva a variados aspectos de las criaturas mitologicas”
(Ibid.)

Si esta tan clara la manera como funciona el
arte andino en su papel de transmisor de comunicacion,
;porqué analizarlo como arte y no como medio de
comunicacién? Se reduce la probable complejidad de
un sistema de relaciones metonimicas que informarian
acerca de jerarquia, poderes, rangos de accion, etc. a
solo una “composicion” que sélo requiere de una adecuada
descripcion para aproximarse de manera objetiva a las
llamadas “criaturas mitologicas”. Mientras se analice las
figuras so6lo como arte el resultado sera siempre este,
no hay base etnohistoérica, etnografica ni arqueologica
para la mayoria de presupuestos sobre el arte Chavin
de Makowski, s6lo menciones aisladas de los mitos de
Viracocha, cuyo uso el critica:

“En resumen, las evidencias iconograficas analizadas
aqui sugieren que los peregrinos reunidos en el templo
de Chavin de Huantar rendian culto a dioses de un
universo dual, que se manifestaban en la tierra bajo las
apariencias del aguila crestada y del halcdn, por un lado,
y la de dos lagartos, cocodrilos o caimanes, por el otro.
El segundo de estos dioses, residente bajo la tierra en
el templo viejo, mostraba su cara verdadera solo a los
sacerdotes y a sus eventuales victimas de sacrificio, y era
la de un ser humano con rasgos de felino, o murciélago
con el pelo transformado en serpientes monstruosas.
La imagen del dios de arriba, residente en el templo
nuevo, no se ha conservado, pero los relieves de sus
dos mensajeros alados en la tierra, el halcon y el aguila
antropomorfos, sugieren que poseia una naturaleza dual y
el cuerpo del ave. No deja de sorprender la complejidad
de este conjunto de creencias y varias similitudes con
algunos principios centrales de la cosmovision incaica.
Los mensajeros desdoblados de un Wiracocha que
‘animan’ a las dos mitades del mundo, la sierra y los
llanos, de este Wiracocha que permanece oculto en
las entranas de la tierra o al fondo del lago Titicaca, y
es llamado fundamento y eje del mundo, aparecen en
las paginas escritas por los cronistas interesados en las
creencias cusquenas (...) “ (Ibid.)

Resume asi este autor sus ideas acerca de la
religion Chavin, desprendido todo esto solo del analisis
de las figuras, ya que, segln su parecer, estas son una
fuente independiente de informacion.

Para Alcina Franch el arte Chavin puede
ser estudiado desde la semiologia, entendida esta
como “ciencia que estudia los sistemas de signos no
linglisticos” (Alcina Franch, 1982: 237) Sigue a Pierre
Guiraud (1972) y asume las ideas de Rowe (1973) quien,
de acuerdo a Alcina Franch, realiza una “interpretacion
lingliistica del arte” y ademas estaria

“marcando una pauta enormemente enriquecedora
y de extraordinarias perspectivas para el estudio de
cualquier tipo de arte, pero en especial aquellas que
han formalizado mas su expresion, haciéndola mas y
mas compleja a fuerza de elaboraciones internas de sus



BOLETIN APAR

327

Noviembre 2011

propios simbolos primarios.” (Ibid. 244)

Tras hacer un recuento de los planteamientos
de Rowe de los Kennings y las convenciones con sus
respectivos ejemplos, Alcina Franch retoma la idea de
Rowe de escribir una gramatica Chavin

“A partir de esta sugerencia de Rowe es posible que algun
dia se escriba una gramatica del arte Chavin, pero aun
mas, teniendo en cuenta que el sistema utilizado en
Chavin se transforma en un sistema andino, yo diria que
estos principios pueden valer para analizar casi todas las
artes concretas de los andes, en la costa y en la sierra,
como el sistema Nazca o el Huari y el Tiahuanaco, e
incluso el Inca y, porqué no, también cualquier otro
tipo de artes en las que el sistema de comparaciones
de sustitucion o kennings sea uno de los utilizados.”
(Ibid. 249)

Alcina Franch avizora un sistema general para
el entendimiento del arte andino que tendria su base en
el de Chavin, una vez conocida la gramatica de este. Sin
embargo, hemos de recalcar que la vision de este autor, a
pesar de remarcar la importancia del enfoque lingiiistico
y semiologico entiende las figuras s6lo como arte y no las
ve como un sistema de comunicacion; pero, igual toma
en consideracion que la semiologia puede brindar mas
aportes para el entendimiento de este arte.

Son numerosos los planteamientos que Federico
Kauffmann ha tenido acerca del Arte Chavin, en las
multiples ediciones de su Manual de Arqueologia Peruana
(en algunos casos varia el titulo, pero las modificaciones
de fondo son pocas); no es nuestra intencion realizar un
recuento del desarrollo de sus ideas, mas bien, usaremos
sus Ultimos escritos (1993, 2002) donde se toca la idea
general del arte Chavin asi como la metodologia usada;
para tener un acercamiento a las ideas que este autor
maneja en la actualidad.

Para este autor las piedras grabadas de Chavin
“grafican figuras magico religiosas” (Kauffmann, 1993:
53) ademas “eran, en su totalidad, parte integrante de
la arquitectura; con sélo la excepcion de El Lanzon, del
Obelisco Tello y de talvez uno o dos monolitos mas que
eran para ser admirados a la redonda” (lbid.)

Kauffmann plantean que la complejidad de las
representaciones Chavin tienen como objetivo “que el
espectador se sienta confundido e impotente en su deseo
de descifrar a satisfaccion la enmarafiada composicién
que contempla. Los artistas tenian, probablemente como
consigna el crear aquel enredo visual” (Ibid. 57) Se esta
planteando que se crea un arte que no debe ser entendido,
no queda claro si para este autor existiria una elite que
si lo entenderia, pero esto no esta claro, un arte que se
crea para no ser entendido ;a quién es dirigido?

El principio del anatropismo también es asumido
por Kauffmann (sin mencionar a Alberto Rex Gonzales)
quien sostiene que se usé este principio y variantes
del mismo, nuevamente con el objetivo de dificultar o
eliminar la comunicacion: “El anatropismo fue la parecer
inventado para suscitar confusion en el espectador”
(Ibid.) La manera como funciona el anatropismo es
explicada de manera sencilla: “Consiste basicamente en
juntar dos figuras gemelas, que al ser juxtapuestas (sic)
generan una tercera. Por ejemplo cuando se juntan dos
cabezas presentadas de perfil, que reunidas terminan por
engendrar una cara vista de frente.” (Ibid.) Comparese
lo anterior con la idea del kenning de Rowe, vista paginas
atras, donde si bien se oscurece lo representado no se
trata de evitar la realizacion del proceso de comunicacion

como se tiene implicito en Kauffmann; y mas bien, se
plantean “reglas” o convenciones segun las cuales el
significado oscuro se aclara.

El trabajo del 2002 es, considero, una version
algo mas ordenada de lo planteado en 1993. En general
en estos textos se trasluce la idea de ver en la mayor
cantidad de figuras Chavin aves; los colmillos centrales
son interpretados como picos, las garras son siempre
de aves, y los rasgos de la espalda se tratarian de
alas. Es claro que Kauffmann trata de enmarcar estos
elementos dentro de su propuesta de los “Dioses del
sustento”, en la que el Obelisco Tello seria el “Dios
del agua” o “Demonio del Agua” también un “Genio
del Agua” (Ibid. 67).

En los escritos de Zuidema de 1992, el objetivo
es demostrar una unidad en los modelos de organizacion
de diversas culturas andinas, a través del estudio de
las estructuras subyacentes en diversos soportes fisicos
de figuras o “iconografias” como él lo llama. Analiza el
modelo Inca que para él esta mejor representado en el
dibujo de Pérez Bocanegra, a través del analisis de este
grafico se infiere un sistema genealodgico para el mundo
andino que se ve afirmado con informacién aportada por
Felipe Guaman Poma de Ayala.

El modelo en la época Inca seria basicamente
lo siguiente: de un matrimonio descienden dos lineas,
una materna y una paterna, teniendo los hijos derecho
al nombre del padre y las hijas al de la madre, pero, no
solo ello, también derecho a la herencia, este modelo
se practico hasta el siglo XVIIl y aparentemente en los
alrededores de Ayacucho hasta la actualidad. Esta parte
del modelo esta basada en el dibujo de Pérez Bocanegra
pero se ve reforzada y complementada con el dibujo
cosmologico de Don Juan de Santa Cruz Pachacuti Yanqui
Salcamaygua, donde se tiene también la jerarquia de
divinidades y la division en derecha e izquierda asi como
masculino y femenino.

Para ubicar el modelo en la Cultura Tiwanaku, se
recurre a Portada del Sol, aqui se realiza una comparacion
entre las imagenes que rodean a la central y ésta mismay
las de la parte baja compuestas por once rostros iguales a
los de la supuesta divinidad. El rostro central equivaldria
a la divinidad y los otros a las figuras que se acercan a
ella; las dos cabezas de aves rapaces representarian a
las dos mitades masculinas y las de peces a los linajes
matrilineales. Un argumento central para esta aseveracion
es que las cabezas estan unidas por una banda que
termina en dos mitades de piramides de la misma manera
como el grafico de Santa Cruz termina en Collcampata;
obviamente la figura central seria la divinidad de la cual
descienden diversos linajes.

El modelo se expresa también en Chavin. El autor
analiza la Estela de Raymondi primero para pretender
demostrar buscando detalles minimos que presenta el
mismo modelo que cree hallar para la cultura Inca y
Tiwanaku. Las divisiones en cuatro generaciones estarian
expresadas en las cuatro cabezas del aparente tocado
del personaje de la estela, éste a su vez representaria
al ancestro en un doble aspecto: de una persona viva y
una muerta; esto estaria representado por el ojo: el vivo
es el que tiene la pupila hacia arriba y el que tiene la
hendidura representaria un rostro muerto.

Para demostrar del todo que este modelo
existe en Chavin el autor nos propone un ejemplo de los
Chancas (i) “However, to explain this order, | will have



328

Noviembre 2011

to refer once more to an Inca example. This example
concerns the description to the Chanca army in this
attack on Cuzco.” (Zuidema, 1992: 43) el autor analiza
la organizacion de este ejército descrito por el cronista
Betanzos y nos presenta tres armadas: la central con los
jefes principales (uno muerto y uno vivo). La derecha
con jefes cuyos nombres se relacionan a actividades
guerreras y la izquierda con jefes cuyos nombres aluden
a lo femenino y actividades agricolas. Se definen diversas
oposiciones:

Ancovillca y Uscovillca, con la mitad de arriba
y la de abajo. Muerto y vivo; centro y afuera; dos jefes
tribales en oposicion a los seis otros; en términos de esta
GUltima oposicion, Uscovilca como jefe de la parte central
de la tribu es relacionado a los dos jefes de la armada
central y Ancovilca a los otros cuatro jefes. Los nombres
de sacerdote blanco se relacionan al lado derecho de la
armada y se contraponen a sacerdote blanco y negro y
sacerdote negro. Esto probablemente se relacionaria a la
costumbre Inca de siempre tener un sacerdote en el lado
derecho de la armada cargando la imagen del sol.

Una vez definidas estas oposiciones basadas en la
supuesta organizacion de un ejército de una confederacion
de pueblos del siglo XV se procede a buscar este orden en
la iconografia de Chavin. Se cree hallarla en la Portada
Negra y Blanca, se ordenan las ocho figuras de aves
rapaces hallando la misma organizacion que la existente
en el ejército Chanca. Previamente se ha definido que los
personajes de las columnas de la portada son uno un vivo
y el otro un muerto, basandose en la misma propuesta
que se hizo para la estela Raymondi, segun la cual el ojo
con hendidura es de un muerto y el que no la tiene es
de un vivo. Esta misma relacion y otros rasgos se buscan
en las figuras de la portada no llegandose a nada claro,
ademas el mismo autor reconoce que la portada no tuvo
solo ocho aves rapaces sino otras seis, pero declara
no incomodarle esto pues simplemente reelaboraria la
propuesta calendarica

“Awhite stone slab with the bas-relif of eight raptorial

birds rests on the pillars of the portal... Let me initially
state that | recognize that Lumbreras and Amat found
the remains of another black stone slab, extending the
first one. With six similar birds represented. These extra
figures, however. Do not invalidate my argument at all:
only | would have to further elaborate on the calendar
system and show the place of 14 figures in it. At the
moment, however, | am only interested in the internal
order of the slab of eight figures...” (Zuidema, 1992:
44 - 45).

R. Tom Zuidema nos parece un caso bastante
singular de interpretacion, es necesario para nosotros
mencionar que se realizan exageradas analogias y
los datos se fuerzan para encajarlos en un supuesto
modelo del cual se tiene claro que existe una manera
de ordenar la descendencia pero ello no es base para
pretender buscar ese orden con sus transformaciones
en variadas iconografias andinas tan dispares en cuanto
a su procedencia espacial y temporal. Una propuesta
estructuralista de este tipo no nos parece adecuada pues
simplemente aparta los materiales de su contexto sin
siquiera mencionar algo acerca del entorno geografico,
nivel de desarrollo de la tecnologia u otras variables que
pueden hacer que las cosas no sean exactamente iguales
a lo que realizaron otros pueblos.

Después de haber realizado este repaso a los
principales planteamientos sobre el arte Chavin podemos

llegar a algunas conclusiones respecto de que es lo que
representa el arte Chavin y de que manera lo hace.

Basicamente podemos dividir los pareceres en
dos: los que consideran el arte Chavin como simbdlico y
quienes lo consideran representativo. Dentro de cada uno
de estos grupos existen subdivisiones que las veremos en
detalle a continuacion.

Consideran al arte Chavin como simboélico Tello,
Carriény Zuidema, pero entre los dos primeros y el ultimo
existen diferencias respecto a lo que se representa. Para
Tello y Carrion se trata de representaciones simbolicas
de divinidades mientras que Zuidema ve un sistema
genealdgico de ancestros muertos y vivos. Es importante
sefalar que para Tello la mision del arte en piedra de
Chavin es la de perennizar y comunicar la informacion
acerca de las divinidades vy la historia de la religion. Esto
lo aproxima a una perspectiva semiética de entender
el arte como un medio efectivo de transmision de
informacion.

El resto de autores (Kauffmann, Lumbreras,
Rowe, Campana y Makowski) consideran que es netamente
representativo; todos tienen acuerdo en que se
representan divinidades, pero con algunas diferencias
en la opinidn respecto al como se da esta representacion
y el objetivo que tendrian. Para Kauffmann todo gira
en torno a la Divinidad del Agua, un felino volador;
Lumbreras considera que se representan dioses feroces
y atemorizantes, para Rowe son dos divinidades
antropomorfas y animales de caracter secundario; para
Makowski son dioses que garantizan el equilibrio y orden
del mundo y Campana ve tres temas, ferocidad, origen
y la divinidad y a ello se reduciria el arte Chavin. Sélo
Lumbreras infiere acerca del objetivo de este arte, este
seria un instrumento de represion ideoldgica, el resto de
autores deja por sentado que se trata de objetos de culto
o recordatorio de seres mitologicos.

Las ideas iniciales de Tello, seguidas por Carrion
no son retomadas por ning(n autor (al menos citando)
perdiéndose una interesante perspectiva de trabajo
basada en el caracter de medio de comunicacion de este
arte, algo sélo notado por Alcina Franch. Sin embargo,
Kauffmann plantea que el arte Chavin mas bien, buscé
confundir a quien lo observa, es decir, segun él, se busca
evitar la comunicacion o en todo caso complicarla,
lamentablemente esta idea no se ve desarrollada.

Nuestros planteamientos (Vargas, 2005) seran
vistos aqui con detalle, pero, en resumen podemos decir
que entendemos el arte de Chavin como un sistema de
comunicacion mediante signos graficos que poseen una
gramatica propia que, por tanto, pueden ser descifrados
con un método adecuado el cual planteamos. Lumbreras
(2007) anade a ésto que la solucion a los significados
debe estar en la informacion obtenida en tiempos
coloniales referida al dios Wari y otros que se hallan en
los documentos sobre extirpacion de idolatrias.

Lo que se ha dicho sobre los ojos

Pocos son los autores que le prestan algo de
atencion a los ojos de las figuras Chavin, y de éstos,
ninguno les asume un papel importante como ente de
comunicacion. Para Burger (1995) los ojos evidencian
estados de trance producto del consumo de alucindgenos
u ojos flamigeros en el caso del Obelisco Tello pero no hay
mayor sustento que subjetividad o relacion de algunos ojos
con la pupila hacia arriba y narices expulsando fluidos.



BOLETIN APAR

329

Noviembre 2011

Por otro lado, Campana (1995a) realiza un
acercamiento a los ojos bastante interesante al sefalar
que:

“Existen dos elementos persistentes, que tienen el
valor semantico mas importante: la boca y los ojos. Ya
anteriormente hicimos notar como estos se convierten
en la clave de un vocabulario grafico, cuya expresion
en el arte es evidente. En torno a estos se conjugan
metaforas, alegorias y simbolos, y, como temas
diferenciados, es decir, siempre existira una analogia
entre la forma representada y el significado que se le
adscribe y asi subsisten, tanto como significado, como
en su forma analoga (...) nosotros siempre aludiremos a
la forma (boca, ojos, garras) y no a su valor semantico...”
(Campana, 1995: 113)

Nos resulta importante remarcar que se considere
a dos elementos muy recurrentes en las figuras Chavin
como parte de un “vocabulario grafico” y se haga mencion
a la relacion que deben guardar la forma y el significado en
el signo, es una lastima que este tema no sea desarrollado
y las interpretaciones respecto al significado sean tan
subjetivas como lineas arriba mencionamos.

Por otra parte Campana nos sefnala que ha
realizado tablas estadisticas para tratar de entender estas
figuras, lamentablemente los resultados son demasiado
simples y no se menciona el método usado para obtener
que:

“Al hacer el analisis estadistico de la iteracion y
combinacion de los elementos significantes, como si
fuesen grafemas, hemos advertido que las cantidades
son muy disimiles, lo cual nos permite deducir que segln
la carga iterativa predominante se define un tema”
(Campana, 1995: 93).

Creemos que la falta de una adecuada
organizacion de los signos como grafemas y en sus debidas
categorias jerarquizadas es lo que lleva a Campana a
obtener el resultado de sdlo tres temas recurrentes en
el arte Chavin que serian en su opinion la ferocidad, el
origen y la divinidad.

En conclusion, los ojos no han sido tratados con la
importancia que merece su recurrencia y no se ha logrado
obtener ningln dato interesante acerca de su presencia
y razon de ser cuando no de su significado.

"\é
Il' \ ie !
— 7 D] SR
N AN= 'Q q !_!lﬁ“ e
e M PIEEES

vA&@Q’

Porqué consideramos importantes los ojos

Empezar un analisis de las complejas figuras
del arte Chavin a partir de los ojos puede resultar
algo extrafo o poco adecuado, los autores que han
tratado el tema anteriormente han quedado subyugados
por la complejidad y barroquismo, aparente, de las
figuras Chavin; y han pretendido entenderlas a partir
del todo sefnalando los caracteres mas pequefios como
decoracion o simple afan de llenar espacios. En nuestro
caso empezaremos por los ojos por dos motivos que
consideramos importantes y pasamos a detallar ahora.

Siempre teniendo en cuenta que asumimos el
Obelisco Tello como un paradigma del arte Chavin lo
usaremos para sustentar una de las razones para empezar
nuestro estudio por los ojos. Podemos dividir el Obelisco
Tello en un total de 125 unidades morfolégicamente
regulares que podemos denominar grafemas, de ellas un
total de 53 corresponden a cabezas, es decir un 42% lo cual
hace que sean el grafema que aparece la mayor cantidad
de veces, a su vez el elemento interno o componente mas
recurrente en las cabezas es el ojo (Figs. 1y 2).

Por otro lado tenemos evidencia acerca de
la importancia del ojo en un terreno que no se habia
explorado hasta la actualidad y del cual sélo Lumbreras
(1993, 2007) le ha tomado cierta importancia, y es lo
referido a las secuencias de signos aislados en forma lineal
0 en especies de “carteles” o “cintas” que aparecen en
cinco vasijas de ceramica estilo Dragoniano, uno en estilo
Qotopukyo y uno en una de las lapidas de la Plaza Circular
Hundida. Las secuencias estan compuestas por 3, 4, 5y
9 componentes aislados cuyo analisis nos permiten decir
que el universo de constituyentes esta compuesto por 23
componentes que se repiten y se combinan. De estos,
nueve son ojos lo cual los hace algo también recurrente
y, creemos, importantes (Fig.3).

Los ojos en el Obelisco Tello
En el Obelisco Tello tenemos un total de 70 ojos,

llamaremos a los ojos, bocas, orejas, narices y otros
elementos que aparecen al interior, por lo comin, de

0| =
-
M

us S (O v
‘ —‘_‘-@QQ 2 Cl== r‘%“%‘XW

270
N0

L=

Figura 1.




5] 1]
330 BOLETIN APAR Noviembre 2011

M L.;.;:J-“-z\s, 3
(53 AOXS
g/ R

0\ ()
.\.
)

:
i

Figura 2.

AN D a

2w =2 [ A @y
& O = B
NG

A O U
O &6 & O

Al PP

Figura 3.



3 331

Noviembre 2011

e =
= = =
= = =
= fa=s =
& = =y W
2 ®
= = =
= = =L
> <~ =
= = =T

=) - <
= ) <
= 7N =
PN & 3

= e ’? =)
=N v o
> =~ =
= < —
<>\ 7=\ ®
o =
< E
e 2)
Figurad4. <= @ ‘@

una cabeza, como componentes. Por tanto, tenemos 70
componentes ojo que son los que estan graficados en la
Figura 4.

Si los observamos bien veremos que podemos
crear ciertas categorias para entender su funcionamiento
interno. Todos tienen una forma, sea esta circular,
recuerde un rectangulo, una almendra u otras, a esta
forma la llamaremos orbita; al interior de esta, en la
mayoria de casos, tenemos otro elemento cuya posicion
varia y podemos denominar con certeza como pupila;
ahora, hay elementos al exterior, estos pueden ser lineas

0 bandas que se superponen a uno de los bordes de la
orbita, su presencia no es tan recurrente, podemos
llamarles apéndices a los elementos que sobresalen
de la orbita y parpados a aquellos que la rodean; para
finalizar, hay elementos no muy notorios que no se
agregan a la orbita sino que alteran la forma de esta, de
estos hay dos, uno es una especie de hundimiento de la
parte superior de la drbita y el otro es una pequefa pla
que sobresale al medio de la parte superior de la érbita
también, les llamaremos - respectivamente- hundimiento
y pUa orbital.



332

Noviembre 2011

De acuerdo a lo anterior podemos decir que
un componente ojo de estilo Chavin se compone de una
forma basica que es la drbita, esta se puede clasificar de
la siguiente manera: rectangular, circular, almendrada,
cubierta y rectangular invertida. Aparece en los 70
componentes ojo del Obelisco (Fig. 5).

= o <O AN £

Figura 5.

El otro elemento mas recurrente es la pupila,
aparece en 68 de los ojos?, esta tiene cuatro variantes:
aparece en la parte superior, media o inferior de la 6rbita
y puede estar ausente también (Fig. 6).

-
» -
Ld * 1

'.. I..i- P

-
F -
s
'8
vat hd

Figura 6.

El tercer elemento mas recurrente es el
apéndice, esta presente en 17 ojos y puede ser una simple
linea o una banda que termina en punta o no (Fig. 7).

= O

"_Iv':'.‘i-:

Figura 7.

Son dos los elementos que aparecen en cuarto
lugar de recurrencia pero con un nimero de apariciones
mas bajo aln, se trata del parpado y el hundido orbital
que aparecen, cada uno, en ocho casos, en el caso del
parpado este se adapta a la forma de la drbita mientras
que el hundido modifica la forma de esta de la misma
manera que lo hace la pla orbital que aparece sélo en
cinco de los ojos del Obelisco (Fig. 8).

= @

Figura 8.

orbita de forma rectangular suma 37 ojos, la cubierta 16,
la rectangular invertida seis al igual que la circular, la
almendrada suma 4y, finalmente hay una o6rbita de forma
indeterminada debido a su mala conservacion.

Sobre la pupila tenemos que hay 32 en que este
elemento esta hacia arriba, 31 en los que aparece abajo,
5 en los que esta al medio, una en la que no hay pupila 'y
otra mas en que la presencia, ausencia o tipo no se puede
determinar debido a la mala conservacion.

Veremos con un poco mas de detalle lo referido
a los rasgos variables aqui. Los rasgos variables con menor
presencia son los que afectan a la drbita, apareciendo la
pua orbital en 5 casos y el hundido orbital en 8. Sobre
los rasgos variables el mas recurrente es el apéndice que
tiene un total de 13 apariciones que se pueden dividir
en 11 apéndices lineales, un apéndice en forma de pua
y otro en forma de banda. El otro rasgo que se agrega es
el parpado que esta 8 veces, 6 de forma simple y 2 de
forma doble.

Tras ver estos frios nimeros podra pensarse
que no es algo mas que para llenar espacio y tratar de
aparentar un conjunto de subjetividades con un disfraz
de exactitud estadistica (bastante simple por cierto)
pero; mas alla de cualquier elucubracion debemos
ahora plantear con calma una hipétesis de trabajo que
oriente este analisis. Es la siguiente: existe un conjunto
de reglas que ordena y reglamenta la combinacion de
los rasgos que forman los componentes ojo del Obelisco
Tello. Para verificar la validez de esto procederemos a
realizar un conjunto de cruces de informacion y plantear
reglas temporales para, finalmente, plantear las reglas
morfoldgicas internas del componente ojo.

Procederemos primero a cruzar la informacion
referida a los rasgos orbita y pupila siendo los mas
recurrentes (Fig. 9).

Lo primero que salta a la vista es la predileccion
de las orbitas por las pupilas arriba o abajo; sin embargo,
esto se puede explicar de manera bastante practica
debido a que la mayoria de orbitas son de forma
rectangular y en ésto se hace un poco dificil ubicar

De los nimeros obtenidos se puede obtener
algunas conclusiones interesantes. De lejos son la
orbita y la pupila los elementos mas recurrentes

Posicion de la pupila
Arriba Abajo | @

Tipo de orbita Total

Centro

en los ojos, basicamente definen la identidad del
componente y faltando ambos este no puede existir;
los elementos que aparecen en menor grado de

18 18 1 37

recurrencia se pueden agrupar en dos categorias:
aquellos que se agregan a la orbita, como el parpadoy
el apéndice; y los que modifican la forma de este, como
ocurre con el hundido y la pla orbital. Llamaremos
entonces a la orbita y la pupila como rasgos basicos y

al resto como rasgos variables, dividiéndose a su vez
en rasgos variables que se agregan a la orbita y rasgos
variables que modifican la orbita.

Descripcion analitica y estadistica de los ojos del
Obelisco Tello

13 3 16

Acerca del rasgo drbita tenemos las siguientes cifras, la

2 Siendo probable que sean en realidad 69 los ojos con

090D (

pupila pues en uno la erosion no permite definir si esta
presente o ausente; pero, en el grafema del otro lado del

Total 32 5 31 1 69

Obelisco el ojo si tiene pupila.

Figura 9.



BOLETIN APAR

Noviembre 2011

una pupila al medio3. Algo similar podemos decir
respecto de las orbitas cubiertas y la rectangular
invertida siendo la clara excepcion a esto las orbitas
circulares y almendradas las cuales estan pobremente
representadas en el Obelisco.

Debemos distinguir dos cosas muy distintas
en este analisis: una referida a que mas alla de la
existencia de reglas acerca de la morfologia interna
del componente ojo, el Obelisco Tello es s6lo una pieza
Chavin (si bien la mas compleja hasta el momento) y
debe tener sus peculiaridades en cuenta al tipo de
mensaje que comunica* En ese sentido, nos limitaremos
a plantear reglas temporales basadas solo en lo que
ocurre en el Obelisco Tello, y estas son:

- Las orbitas rectangulares, cubiertas y
rectangulares invertidas solo se asocian a pupilas en
posicion superior o inferior, pudiendo también aparecer
vacias.

- Las orbitas circulares se asocian a pupilas al
medio y en posicion inferior; pudiendo ser el caso que
también lo hagan con pupila en posicion superior o
aparezcan vacias.

- Las orbitas almendradas se asocian con pupilas
en posicion inferior siendo factible que también lo
hagan con pupilas en posicion superior o media pudiendo
aparecer vacias también.

El resultado de esta combinatoria seria el
siguiente cuadro donde los componentes ojos que
aparecen en lineas punteadas son hipotéticos al no
aparecer en el Obelisco Tello (Fig. 10).

Ahora deberemos de ver que es lo que ocurre
cuando estas combinaciones de rasgos basicos se
asocian con los rasgos variables como el parpado o la
pla orbital. Para esto presentamos aqui una tabla de
doble entrada que permite ver la asociacion general de
las combinaciones de rasgos basicos con los variables sin
entrar en detalles de que rasgo variable va con cual. El
objetivo es, nuevamente, obtener propuestas de reglas
de combinacion (Fig. 11).

3 Como veremos posteriormente, es posible hacerlo, pero
esto ocurre poco y solo lo observamos en algunas vasijas
de estilo dragoniano de la Galeria de las Ofrendas.

4 Por citar un ejemplo algo exagerado: en un texto de
ingenieria resultaria dificil encontrar las palabras amor,
felicidad o poesia; lo mismo que en un texto de poesia no
hallaremos las palabras tecnologia, hidraulica o calculo
vectorial.

- -
» e "\ )n. '.'-;.
e \-'..0 \‘-..
Figura 10.

Combinaciones de rasgos basicos

Tipo de ojos

Apendice lineal
Apendice banda
Apendice pua
Parado simple
Parado doble
Hundido orbital
Pua orbital
LS

0)9oebD0dd

Figura 11.

Podemos observar que la mayoria de componentes
ojos pueden ir solo con sus rasgos basicos sin acompafamiento
de rasgos variables. Los rasgos que afectan a la orbita sélo
se asocian a los ojos de orbita de forma rectangular. Los
parpados, sean simples o dobles se asocian con los 0jos con
orbita de formas rectangulares, rectangulares invertidos o
circulares; una situacion analoga podemos decir acerca de los
apéndices. Observando las cosas desde los rasgos variables
podemos decir que la mayor capacidad de asociacion la
tenemos de parte de los que tienen la Orbita rectangular
mientras que los de orbita cubierta o almendrada carecen
de combinaciones.

Amanera preliminar podemos enunciar las siguientes
reglas de combinaciones entre rasgos basicos y variables:

- Los apéndices en banda se fusionan con los parpados

y junto con estos también pueden duplicarse.



334

BOLE

—

Noviembre 2011

- Los parpados asumen la forma de la drbita que
los acoge, incluso cuando esta se halla
modificada.

- Los apéndices lineales se asocian a las orbitas
rectangulares y rectangulares invertidas.

- La pla y el hundido orbital se dan solo en las
orbitas rectangulares.

- El hundido y la pua orbital pueden combinarse.

- Los apéndices lineal y en banda pueden funcionar
juntos.

Podemos sintetizar todo esto de la siguiente
manera: un componente ojo Chavin esta compuesto de
dos rasgos basicos, la orbita y la pupila, en algunos casos
la pupila esta ausente y a veces la 6rbita aparece partida
a la mitad, pero estos son ocasiones muy peculiares.
La regla parece ser que debe haber orbita y pupila. La
orbita puede asumir formas variadas y la pupila posiciones
distintas. No hay (por el momento)® rasgos variables que
afecten o se anadan a la pupila, pero si a la orbita. Dos
rasgos modifican o afectan la forma de la drbita y son
el hundido y la pua orbital; pueden combinarse entre si
y parecen ser Unicos de la orbita de forma rectangular
y probablemente también de la rectangular invertida.
Entre los rasgos variables hay otros que soélo se agregan
a la orbita: son el apéndice que puede ser lineal, en pla
o en banda y el parpado que a veces aparece duplicado.
Sobre los apéndices podemos decir que aparecen a un
costado de la drbita y que, al menos el lineal y el que es
una banda pueden aparecer juntos, el apéndice en banda
se fusiona con el parpado.

Sobre la relacion de estas combinaciones de rasgos
variables con los rasgos basicos podemos sefalar a manera
muy general que casi todas las combinaciones de drbita y
pupila validas, de acuerdo a las reglas ya expuestas, pueden
aparecer solas y a la vez agregarseles rasgos variables. Sin
embargo, la mayor carga la tienen las pupilas rectangulares
sobre todo cuando tienen la pupila hacia abajo. Podemos
desarrollar un grafico donde se observe la cadena de
transformaciones posibles del componente ojo desde las
combinaciones de rasgos basicos hasta las mas complejas
asociaciones con rasgos variables (Fig. 12).

Todo lo anterior puede ser susceptible de
variadas interpretaciones, si solo a partir de esto
intentamos fundamentar que estamos frente a un sistema
de comunicacion altamente codificado podemos chocar
contra una pared que nos diria que estamos frente a
“reglas” inferidas a partir de un corpus aparentemente
reducido y que estas reglas solo nos refieren como
se organizaban los ojos de diversos seres miticos

5> Veremos posteriormente que en la ceramica Dragoniana de
la Galeria de las ofrendas hay un rasgo variable para la pupila.

/@
9 \
=

Figura 12.

representados en el Obelisco Tello. Una diferencia grande
en nuestra propuesta radica en observar todo desde su
contexto, no solo arqueoldgico sino lo que podemos llamar
el contexto signico; vale decir, si analizamos los ojos,
luego de inferir reglas acerca de su morfologia interna,
debemos ver ahora su contexto inmediato, el contexto
inmediato es el signo grafico que los contiene.

El contexto de cada tipo de ojo

Es necesario realizar un inventario del contexto
directo donde aparecen los ojos para a partir de ello
plantear un sistema de categorias que permita analizar
el componente ojo segin su aparente funcionalidad.
Para esto procedemos a observar cada uno de los setenta
ojos definidos y anotar dentro de que figura inmediata
se encuentra, es decir, la figura de forma definida donde
esta, en caso de que esta figura no sea posible de ser
definida por ser algo extrano, se le procedera a dotar de
un nombre que servira solo para poder distinguirle del
resto. De esta manera el contexto inmediato de los ojos
del Obelisco son.

- Cabeza de ave

- Cabeza de felino

- Cabeza de pez

- Cabeza de un ser que porta cactus en rodajas

- Cabezas de personaje antropomorfo

- Cabeza de dragon®’

- Cabeza de ser como una serpiente

- Cabeza que es un Spondylus®

- Cabeza que es un Strombus

- Planta

- Brazalete

- Signo en forma de S

- Cabeza que es un tocado

- Extremidad

- Cabeza que es la cadera de un felino

- Cabeza que esta en la cola del felino

- Cabeza que es la cadera de un personaje
antropomorfo

- Cabeza de la que salen otros elementos

- Cabeza con una planta encima

- Cabeza que aparece sola

- Cabeza que aparece sobre otra cabeza

¢ Asumimos la interpretacion de Lumbreras (1977, 1993, 2007)
que la figura principal del Obelisco es un dragoén en el sentido
de animal imaginario mezcla de partes de diversos animales.

7 A su vez una de las cabezas de dragon tiene elementos que
salen y la otra posee elementos que entran o se dirigen a ella.
8 Esta cabeza que es un Spondylus también tiene elementos que
salen de ella, en este caso se trata de tres serpientes.



BOLETIN APAR

335

Noviembre 2011

- Cabeza que aparece detras de otra cabeza
- Cabeza que cuelga

Aparentemente se trata de una gran variedad
de contextos, sin embargo, podemos clasificarlos y
formar categorias adecuadas para nuestros fines. Por
ejemplo, hay cabezas que pertenecen a seres definidos
como ave, felino, pez, serpiente, dragdn y personajes
antropomorfos o el del cactus en rodajas, por otro lado
tenemos cabezas que aparecen fuera de su contexto
anatomico reemplazando partes de los cuerpos de
animales, el dragon o seres antropomorfos; hay también
cabezas que aparecen solas y realizan acciones pues salen
elementos de ellas, podriamos decir que “producen” otros
elementos. Podemos ver las relaciones que existen entre
estos contextos mas o menos agrupados de acuerdo a los
tipos propuestos y ver la relacion que puede existir entre
ellos y las formas de orbitas y luego con las pupilas siempre
viendo al final de cada cuadro algunas interpretaciones e
infiriendo reglas. Veamos que ocurre cuando cruzamos la
informacion referida al contexto y la orbita en la Figura
13.

Podemos observar en la figura anterior que hay

cierta correspondencia entre ciertos contextos y formas
de drbitas. El caso mas notorio es el referido a las cabezas
de ciertos seres como el ave, el pez y el felino cuyos ojos
tienen siempre la orbita circular, caso similar es el de la
serpiente cuyo ojo de orbita cubierta es caracteristico
pero también aparece en otros contextos como cabezas
de antropomorfos, plantas o la cabeza que esta en la
cola del felino, referido a esta ultima podria plantearse
una suerte de relacion entre esta orbita y los grafemas
de forma serpentiforme. La orbita de forma almendrada
solo aparece en la cabeza que es un tocado. La drbita de
forma rectangular invertida parece ser propia de cabezas
que aparecen aisladas mas alla de que una de ellas pueda
ser tipificada de algin modo como la que aparece encima
de otra cabeza. La forma de 6rbita que aparece en mas
contextos es la rectangular, esta tanto en las cabezas de
seres tales como los antropomorfos o el del cactus como
también en cabezas que reemplazan partes del cuerpo o
en elementos diversos.

A partir de lo anterior podemos plantear de
manera preliminar e hipotética lo siguiente: los ojos con
orbita de forma circular son propios de figuras de seres

Ubicacidn U Q O D\ o Total
Cabeza de Ave X 1
Cabeza de Pez 1
Cabeza de Felino X 1
Cabeza de ser del cactus X 1
Cabeza de antropomorfos X 2
Cabeza de Dragdn 1
Cabeza de Serpiente X 1
Cabeza de Spondylus X 1
Cabeza de Strombus X 1
Planta 1
Brazalete X 1
Grafema “S” X 1
Tocado X 1
Cabeza en la extremidad X 1
Cabeza en cadera de Felino X 1
Cabeza en la cola de Felino X 1
Cabeza en cadera humana X 1
cap 2
Cabeza con planta encima 1
Cabeza sola 1
Cabeza sobre cabeza 1
Cabeza detras de cabeza X 1
Cabeza que cuelga 1
Total 13 2 3 5 1 24

Figura 13.



336

Noviembre 2011

cuyos referentes podemos encontrarlos en la naturaleza;
los 0jos de orbita cubierta son propios de figuras alargadas
como serpientes o colas; los ojos de orbita almendrada
parecen referirse a cabezas antropomorfas aunque aqui
aparezcan en un tocado; los ojos de forma rectangular
invertida son propios de ciertas cabezas que no existen
en la realidad al igual que las de forma rectangular que
también podemos hallar en cabezas que realizan acciones,
sustituyen partes de cuerpos; y, definitivamente, no
tienen referente en la naturaleza.

Recalcamos siempre que aqui estamos hablando
en base a lo que tenemos en el Obelisco Tello y esto podria
variar al contrastarlo con el resto de evidencia; pero,
avanzamos partiendo desde dicha litoescultura.

Ahora veremos lo que ocurre al cruzar la
informacion del contexto con la de la posicion de la pupila
(Fig. 14).

Lo mas notorio es lo referido a lo que ocurre con
las pupilas al medio, estas solo se hallan en el ave y el
pez, hubiera sido ideal tenerla también en el felino pero
esto no ocurre asi. El Unico caso de pupila ausente se da
en el 0jo que aparece en el grafema con forma de S donde

también hay medios ojos con pupila arriba y abajo; este
grafema S parece expresar en su interior una especie
de totalidad de la que la pupila al medio esta ausente.
Sobre la pupila en posicion superior podemos plantear
que esta se da sobre todo en los ojos que se hallan en
cabezas fuera de su posicion anatéomica normal o en seres,
como las plantas, donde no cabria esperarlos; mientras
que las pupilas hacia abajo, ademas de estar en algunos
seres esta mas asociada a las cabezas solas o que realizan
ciertas acciones.

Segun lo anterior podemos plantear que las
pupilas abajo se refieren a signos cuyos referentes no
existen en la realidad, las pupilas arriba parecen ser
preferidas para referirse a elementos que ocupan un
lugar que no es el normal en al naturaleza mientras que
las pupilas al medio lo son de aquellos que podemos
hallar en la naturaleza. La ausencia de pupila podria
aludir a la ausencia total de referente o connotaciones de
trascendencia respecto al referente. Si bien puede decirse
que las interpretaciones son altamente especulativas
lo que no puede obviarse es que la asociacion entre
cierto contexto y un determinado rasgo existe, si esto se
contrasta con otras litoescultutas y se

Pupila | Pupilaal | Pupila | Pupila co!’robora podremos andar sobre terreno
Ubicacion Total | Mas seguro.
arriba | medio | abajo | Ausente Ahora veremos lo relativo a relacionar
el contexto con los rasgos variables ya
Cabeza de Ave X 1 definidos como son los que afectan a
Cabeza de Pez X 1 la Qrbita yllos_ que se le agregan. Sera
aqui también importante ver cuales son
Cabeza de Felino X 1 aquellos contextos cuyos 0jos no aceptan
este tipo de rasgos (Fig. 15).
Cabeza de ser del cactus X 1 Este es el cuadro de mas dificil
Cabeza de antropomorfos X 1 interpretacion debido a lo disperso de
la informacidon. Como mencionamos
Cabeza de Dragdn X 1 en parrafos anteriores, es importante
Cabeza de Serpiente X 1 opservar qué contextos no aceptan
ojos con rasgos variables: hay en este
Cabeza de Spondylus X 1 grupo tanto cabezas de seres como
aquellas fuera de su posicion anatomica
Cabeza de Strombus X 1 y elementos que no necesariamente
Planta X 1 llevarian ojos; al ver esto podemos decir
que estos rasgos variables complementan
Brazalete X 1 la informacidon dada por los basicos,
Grafema “s” X X X 3 la complejidad de ciertos ojos estaria
siendo explicada, de acuerdo a esto, a la
Tocado X 1 cantidad de informacion que se desea dar.
- Algo en cierta manera recurrente es la
Cabeza en la extremidad X X 2 combinacion del apéndice en banda y el
Cabeza en cadera de Felino X 1 parpado que aparecen de manera regular
en algunos seres como el ave, el felinoy
Cabeza en la cola de Felino X 1 el dragdn. Los rasgos variables en general
Cabeza en cadera humana X 1 tienden a aparecer mas en los 0jos cuyas
orbitas son de forma rectangular pues
cap X X 2 parece que esta forma es mas adecuada
. para alojarlos y ser de esta manera
Cabeza con planta encima X ! mas notorios. Sobre los parpados estos
Cabeza sola X 1 aparecen en los ojos de mayor tamano
pudiendo estar ligados a la importancia
Cabeza sobre cabeza X 1 que se les asigna a estos.
Cabeza detras de cabeza X 1 . ;
El resto de ojos en el arte de Chavin
Cabeza que cuelga X X 2
Total 12 5 13 1 Anteso de iniciar las comparaciones es
necesario aclarar que no se esta usando

Figura 14.

la totalidad del arte Chavin existente



337

Noviembre 2011

en la actualidad, pues no se ha logrado acceder a
numerosas piezas de arte en piedra descubiertas por
John Rick y su equipo de trabajo durante los Ultimos
diez afos, salvo algunas excepciones en sus contadas
publicaciones. Por otro lado, no incluimos aqui, por
motivos de espacio, las figuras en las que nos basamos
para estas comparaciones, si se desea ver el corpus
completo remitimos a nuestra tesis (Vargas, 2005) pero
debemos aclarar que algunas conclusiones y categorias
han sido modificadas. En general, las figuras usadas para
esto comprenden la totalidad de las publicadas por Tello
(1923, 1960), Lumbreras (1977b, 2007) y algunas de Burger
(1995) y Rowe (1973).

Para poder realizar una comparacion ordenada
procederemos a mencionar algunas de las conclusiones
preliminares a las que hemos llegado y luego veremos
si el comportamiento se repite con el resto de piezas
liticas. Para esto trataremos sélo con los casos mas claros
y con mayor regularidad numérica pues no son pocos los
elementos del Obelisco Tello que no se repiten en el resto
de litoesculturas.

Dijimos que los ojos cuyas orbitas tienen forma

circular son propios de seres que existen en la naturaleza
y presentamos el caso concreto del pez, el felinoy le ave;
al analizar el resto de piezas liticas hallamos que esto se
corrobora pues hay 76 casos de cabezas con ojos de este
tipo de los cuales 21 pertenecen a peces, 20 a aves, 14 a
felinos, 12 a serpientes y 9 a antropomorfos, la diferencia
numeérica nos dice claramente cual es la preferencia de
este tipo de ojos.

Sobre la érbita de forma almendrada dijimos
que era propia de un tocado, pues bien, ademas de esto
nosotros tenemos que ojos con esta drbita solo aparecen
en figuras antropomorfas en diez casos, si bien hay figuras
antropomorfas con érbitas de otros tipos queda claro que
esta es la propia pues no aparece en otro contexto ademas
del tocado de un antropomorfo del Obelisco.

La orbita cubierta es propia de los signos
serpiente, esto queda claro de forma verdaderamente
abrumadora pues aparece en 433 casos de estos y solo en
13 en la cabeza de la cola del felino y en menor cantidad
aun en otras cabezas. Confirmamos que este ojo se asocia
a signos alargados.

La orbita rectangular invertida aparece de

Ubicacion \ ’ A L é m Total

Cabeza de Ave X X 2
Cabeza de Pez X 1
Cabeza de Felino X X 2
Cabeza de ser del cactus X X X 3
Cabeza de antropomorfos X 1
Cabeza de Dragdn X X X X 4
Cabeza de Serpiente 0
Cabeza de Spondylus X 1
Cabeza de Strombus 0
Planta 0
Brazalete 0
Grafema “S” 0
Tocado 0
Cabeza en la extremidad X 1
Cabeza en cadera de Felino 0
Cabeza en la cola de Felino 0
Cabeza en cadera humana X 1
cap X X 2
Cabeza con planta encima 0
Cabeza sola X X 2
Cabeza sobre cabeza X 1
Cabeza detrds de cabeza X

Cabeza que cuelga X X 2
Total 7 3 4 4 1 5

Figura 15.



338

Noviembre 2011

manera mayoritaria en las cabezas que reemplazan las
caderas de felinos, en 8 casos; y las que reemplazan
caderas humanas, en 4 casos.

La orbita rectangular la asignamos a cabezas
que no existen en la naturaleza, esto se corrobora al
aparecer en dos casos en dragones, en el ser del cactus
ya mencionado, en 10 casos en las cabezas que producen,
en las cabezas que reemplazan caderas de personajes
antropomorfas esta en 4 casos, en las de caderas de
felinos en 3 y en las extremidades esta 12 veces. Sin
embargo, aparece en 9 personajes antropomorfos, esto
podria indicar que estos personajes no son reales o son
abstracciones.

Sobre las pupilas habiamos mencionado que las
que estan hacia arriba se refieren a cabezas que no ocupan
su lugar anatomicamente correcto pues reemplazan a
otras partes del cuerpo. Referido a esto se conserva esta
propuesta pues esta posicion de pupila se halla en 25
cabezas en extremidades, 13 cabezas en colas de felinos,
3 cabezas en caderas de felinos y 8 cabezas en caderas
de personajes antropomorfos. Sin embargo, aparece en 2
cabezas que producen, si bien es una cantidad menor vale
la pena ver luego el porqué de esto. Pero, lo mas notorio
es la reiterante presencia en personajes antropomorfos
con 20 casos, aves en 10 casos, felinos en 7 y 441 de
serpientes. Aqui vale la pena realizar un analisis mayor
y definir la naturaleza de los signos serpiente que, no
serian referidos a las serpientes reales sino a un concepto
distinto cuyo significante es la serpiente que ocupa el
lugar de otro elemento del cuerpo donde se halla. Esto es
notorio en el caso de las serpientes que aparecen como
cabello en algunos personajes.

Sobre la pupila en posicion central confirmamos
su presencia en seres que existen en la naturaleza como es
el pez (21), ave (9), felino (4), serpiente (2) y personajes
antropomorfos (10). No aparece en mas ocasiones en otros
contextos, si bien el nUmero es menor podriamos decir que
esto son los casos en los que lo representado es algo real
y tangible y no imaginario. Es resaltante mencionar que
esta pupila aparece, inusualmente, en orbitas de forma
rectangular en ceramica Dragoniana de la Galeria de las
ofrendas; la problematica de esta ceramica merece un
analisis aparte que no realizaremos aqui.

Acerca de la pupila hacia abajo tenemos que
su mayor presencia es en las cabezas que producen
(8), apareciendo también en seres imaginarios como el
dragon (2) o el ser del cactus (1); aparece en tres casos
de cabezas en las extremidades rompiendo la regla de
la “pupila hacia arriba y en menor cantidad también en
seres como el felino (1), serpientes (3) y ave (1).

Sobre los rasgos variables el asunto se torna mas
complicado porque en el resto de litoesculturas aparece
una mayor variedad de estos y no parecen responder a un
patron definido, es probable que se puedan explicar en
asociacion a los otros componentes de una cabeza Chavin
como son la boca, la nariz o la oreja.

¢(El caos de las alucinaciones o una gramatica oculta?

No podemos negar que hemos encontrado
un orden y una razon de ser al aparente caos de las
representaciones de ojos del arte Chavin; pero la pregunta
mas importantes: ;a qué responde este orden? ;Se refiere
a un sistema de comunicacion altamente complejo? ;O
se refiere a los diversos tipos de o0jos que poseen los muy
diversos personajes (dioses) representados en el arte

Chavin? j;Acaso es solo el azar de la manera como los
Chavin imaginaban a sus dioses?

Para nosotros la explicacion esta en lo referido
al sistema de comunicacion pero con una fuerte dosis
de la segunda alternativa. Nos explicamos. Tenemos que
la forma de la orbita y la posicion de la pupila nos dan
informacion acerca de que referente tiene la figura y
sobre su identidad. Esta informacion se complementa
con la aportada por los rasgos variables; esto ademas
se corrobora y enriquece al estudiar otras litoesculturas
Chavin. Planteamos que estas asociaciones responden a
la necesidad de dotar de cierta informacion a las figuras,
esto puede ser tomado como simplemente informacion
grafica que no mereceria ser llamada escritura; sin
embargo, jqué ocurre si estos signos que aportan
determinada informacion de una figura son abstraidos
y aparecen aislados en secuencias lineales? Regresemos
y veamos la Figura 3, habiamos comentado que nueve
de los signos que aparecen alli son ojos entre los que
podemos reconocer tanto los de orbita rectangular y los
de orbita circular con la pupila en distintas posiciones.
Su aparicion aislada esta trasladando el significado que
aportaban a una figura completa a un nuevo espacio
donde no necesariamente dependen de la figura total,
obviamente, analizar estas secuencias aisladas es un tema
aparte y tampoco podemos abstraerlas de su contexto.
Aparecen en especies de cintas asociadas a bocas de
dragones o en el cabello de personajes antropomorfos
cuando no, totalmente aislados en vasijas.

Podemos decir a manera de conclusiones
preliminares, acerca del componente ojo que es el
componente mas recurrente en el arte de Chavin de
Huantar y posee una estructura interna que contempla
la existencia de una forma a la cual denominamos 6rbita
(con cinco variantes), un elemento en su interior que
llamamos pupila cuya posicion puede variar. A esto se
le puede agregar otros rasgos que aparecen con menor
recurrencia: hay rasgos que afectan la forma de la érbita
como son el hundido y la plia orbital y otros que se agregan
como los apéndices y los parpados.

Las formas de las drbitas corresponden con un
tipo particular de signo cada una. Las érbitas rectangulares
y rectangulares invertidas se asocian a signos cabeza que
no existen en la naturaleza, su referente es abstracto.
No se trataria de seres que existen y es probable que
la apariencia de seres sea so6lo otra convencién para
significar algo; pero, no entraremos aln a dicho tema. Las
orbitas de forma circular se asocian mayoritariamente a
cabezas de seres que podemos observar y existen: parecen
referirse basicamente a signos animales; aclaremos, se
asocian a figuras de animales que pueden representar
otros conceptos y no necesariamente se refieran a ese
animal en particular. Las orbitas cubiertas corresponden a
los signos alargados, sobre todo a las serpientes y las colas.
Finalmente, las orbitas almendradas son de personajes
antropomorfos.

Si la forma de la orbita se refiere al tipo de signo,
la pupila comunica acerca de la naturaleza del referente.
La pupila en posicion superior indica un cambio en el lugar
donde se ubica la cabeza con el ojo con la pupila en dicha
posicion, es decir, esa cabeza normalmente no estaria alli,
podemos tipificar entonces que la pupila arriba indica que
estamos ante un signo sustituto. La pupila al centro indica
que se rata de un referente concreto, tangible y existente
en la realidad. La pupila hacia abajo es la marca de un
signo cuyo referente es abstracto.



339

Noviembre 2011

Para resolver lo referido a los rasgos variables
es necesario contar con mayor informacion de los otros
componentes que se hallan en las cabezas Chavin. Para
ello debemos trabajar de la misma manera como hemos
hecho con los ojos con la boca, la oreja, la nariz y el
apéndice cefalico. Luego, debemos cruzar esa informacion
entre si y siempre asociarla a los contextos ya definidos.
Esperamos poder, en el siguiente nimero de este boletin,
hacer entrega del analisis de las bocas del Obelisco Tello.

El Obelisco Tello ofrece inusuales ventajas para
analizar signos Chavin debido a su naturaleza dual, Tello
ya habia mencionado que se trata de dos seres o dos
facetas de un mismo ser, de las diferencias existentes
entre lo representado a cada lado se puede también
obtener informacion valiosa acerca de el porqué de
algunos signos son como son. El obelisco, es, en verdad,
la piedra Rosetta para entender el mensaje que los Chavin
quisieron perennizar en piedra.

Pedro Carlos Vargas Nalvarte

Arquedlogo

Universidad Nacional Mayor de San Marcos
E-mail: lanzon9@hotmail.com

Bibliografia

AvLcina FrancH, José 1988. Arte y Antropologia. Alianza Editorial,
Primera reimpresion, Madrid.

Burcer, Richard L. 1995. Chavin and the Origins of Andean
Civilization. Thames and Hudson, Slovenia.

Campana, Cristobal 1995a. Arte Chavin Andlisis Estructural de
Formas e Imagenes. Universidad nacional Federico Villarreal,
Lima.

Campana, Cristobal 1995b. Una Deidad Antropomorfa en el Formativo
Andino. Segunda edicion, version corregida y aumentada,
A&B S.A. Editores, Lima.

CaRrION CacHoT, Rebeca 1948. La Cultura Chavin. 2 nuevas
colonias: Kuntur Wasi y Ancon. Revista del Museo Nacional
de Antropologia y Arqueologia 2(1): 99-172.

JARA DE LA, Victoria 1964. La Escritura Peruana y los Vocabularios
Quechua Antiguos. Imprenta Lux, Lima, Perd.

JARA DE LA, Victoria 1975. Introduccién al Estudio de la Escritura
de los Incas. Inide, Ediciones previas, Lima, Peru.

Lumereras, Luis Guillermo 1977a. Los origenes de la Civilizacién en
el Perd. Editorial Milla Batres, Tercera edicion. Lima.

Lumereras, Luis Guillermo 1977b. Excavaciones en el Templo
Antiguo de Chavin (Sector R); Informe de la sexta campaiia.
Nawpa Pacha 15: 1-38.

Lumsreras, Luis Guillermo 1993. Chavin de Huantar Excavaciones
en la Galeria de las Ofrendas. Verlag Philipp Von Zabern.
Mainz an Rhein, Impreso en Alemania.

Lumereras, Luis Guillermo 2007. Chavin Excavaciones Arqueolégicas.
2 Tomos, Universidad Alas Peruanas, Lima.

Makowski Hanuta, Krzysztof 2000. Dioses del Templo de Chavin.
Reflexiones sobre la lconografia Religiosa. Estudios
Latinoamericanos 17: 9-63

Rowe, Jhon H. 1973 ELl arte Chavin: estudio de su forma y
significado. Historia y Cultura 6: 249-276.

TeLo, Julio César 1923 “Wira - Kocha”. Revista Inka, Vol. |, Lima

Teo, Julio César 1929 (1981). Antiguo PerU Primera época.
Edicion facsimilar de la editada por la Comision Organizadora
del Segundo Congreso Sudamericano de Turismo Lima

TeLLo, Julio César 1960. Chavin Cultura Matriz de la Civilizacion
Andina. Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Lima.

Vareas, Pedro 2005. Analisis de los signos graficos del Obelisco Tello
de Chavin de Huantar: una propuesta estructural y lingiistica.
Tesis para optar el titulo de Licenciado en arqueologia.
Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 2 tomos. Lima.



