
324 boletÍn apar               Noviembre 2011 

Hacia la defi nición de un sistema de escritura en el Formativo Andino I.
 Los ojos en el arte de Chavín de Huántar:

una propuesta desde el Obelisco Tello
PEDRO CARLOS VARGAS NALVARTE 

Introducción

 En este artículo planteamos el inicio de una 
propuesta propia frente a un tema bastante polémico y 
poco estudiado de manera seria1: la problemática de la 
existencia de un sistema de escritura andino en periodos 
tempranos. Desde nuestra Tesis de Licenciatura (Vargas, 
2005) planteamos que la llamada “iconografía” del arte 
de Chavín era algo más que representaciones religiosas 
y que podían ‘leerse’ si se lograba entender y precisar la 
gramática usada para combinar los dibujos de aparentes 
‘divinidades’ o seres de apariencia ‘monstruosa’. Sin 
embargo, creemos que abordar este tema de manera 
detallada, poco a poco, es viable, aprovechando la 
oportunidad brindada por el Boletín APAR en la persona 
de su Editor, Gori Tumi Echevarría López, a quien 
agradecemos la invitación a publicar aquí. 
 Básicamente, nuestro planteamiento se 
puede resumir en lo siguiente: existe un sistema de 
representación gráfi ca de ideas y palabras de una lengua, 
o lenguas, aún no defi nidas, habladas en el periodo del 
Formativo Medio cuya decodifi cación es posible. Para 
ello, es importante dejar de lado criterios estéticos y 
basados sólo en el transplante del método de análisis del 
arte Renacentista europeo y proponer nuevas maneras de 
observar y entender el arte. Para esto, hay que ver en el 
arte Chavín, más que la satisfacción estética de una elite 
sacerdotal o la represión por medio de dioses feroces: hay 
que ver un medio de comunicación escrita posible de ser 
descifrado aún sin conocer la lengua a la cual pertenece; 
aunque, sin duda el conocimiento de ésta  ayudaría mucho 
en esta tarea.
 Para poder hablar de la existencia de un sistema 
de registro escrito será necesario poder descubrir la 
existencia de un repertorio limitado de signos gráfi cos 
que podemos defi nir como grafema y, un orden o conjunto 
de reglas inferidos a partir de su análisis que podemos 
denominar como gramática. Ambas cosas han sido incluso 
observadas por Rowe para quien el arte Chavín es “tan 
enigmático como una escritura no descifrada” (Rowe, 
1973: 249). 
 Para iniciar esto presentamos a continuación, 
el análisis de los ojos que aparecen en el Obelisco Tello; 
puede sonar algo banal este inicio, ya se verá cuan 
importantes resultan los ojos pues en ellos se puede 
mirar muchas cosas que darán el inicio a la exposición 
de nuestros planteamientos en, esperamos, una serie de 
artículos a publicarse por este medio. 

Las diversas propuestas para entender el arte Chavín

 La propuesta pionera para entender el arte de 
Chavín es obra del Dr. Julio C. Tello; en su delantada obra 
“Wira – Kocha” (Tello, 1923) plantea una visión global de la 
religión andina teniendo como base los mitos amazónicos y
__________

1 Estando entre los pocos estudios serios las propuestas de 
Victoria de La Jara (1964, 1975).

andinos con el respaldo de la evidencia gráfi ca de diversos 
soportes de signos conocidos en su tiempo. En “Chavín: 
cultura Matriz de la civilización andina” (Tello, 1960) se 
ordenan una serie de ideas acerca de la manera adecuada 
de entender el arte Chavín y su funcionalidad, resaltando 
en esto la idea de las cabezas como células base de las 
cuales se originan otros signos.
 Podemos intentar resumir las ideas de Tello 
que nos van a servir de guía en nuestro trabajo y que 
además directa o indirectamente a servido de guía a otros 
investigadores lo citen o no.
 La religión Chavín posee un conjunto de 
divinidades que han sido representadas en diversos 
soportes físicos para perennizar ideas religiosas 
ligadas a ellos así como otros hechos probablemente 
astronómicos. Las fi guras con las que son representadas 
estas divinidades son signos de la esencia de éstas y 
pueden ser fuerzas o elementos de la naturaleza. Para 
crear las representaciones de las divinidades se ha 
procedido a ensamblar y  armar fi guras con elementos que 
no son partes anatómicas del animal que sirve de signo, 
asimismo, las partes de éste pueden ser sustituidas por 
otras según los requerimientos de la fi gura que se desea 
obtener. Existen signos que funcionan como bases para 
crear otros a los cuales se les puede variar su signifi cado 
de acuerdo a la adición de ciertos elementos secundarios 
y a través de estas transformaciones crear fi guras nuevas 
de acuerdo a lo deseado.
 El que las ideas de Tello tengan más de medio 
siglo de expresadas no las invalida, su desarrollo y 
conjugación  con otras teorías o métodos que pudieren 
crearse es la mejor muestra de su vigencia, el párrafo 
anterior nos servirá de base para el resto del trabajo y será 
poco a poco complementado en la medida que veamos 
sus alcances y las limitaciones que pudieran existir. No 
se trata de colocar a Tello en un altar, simplemente, se 
trata de darle su lugar, merecido, como precursor de una 
nueva manera de analizar las fi guras arqueológicas.
 Siguiendo la línea de Tello, su asistente Rebeca 
Carrión se adelanta a algunos planteamientos de Rowe 
al señalar que “Al examen superficial hace que la 
impresión de ser bastante recargado y difícil de tabular, 
pero al examen particular y comparativo se descubre 
que son pocos los motivos básicos que intervienen en su 
composición.” (Carrión, 1948:134). Plantea de manera 
muy sugestiva que los elementos que “adornan” el cuerpo 
de los felinos deben tratarse de “símbolos de la piel que a 
manera de glifos podrían indicar las funciones del animal” 
(Ibíd. 135)
 Para John Rowe (1973) el entendimiento del 
arte Chavín pasa por la necesidad de ubicar las fi guras 
en su contexto espacial y temporal, esto, para nosotros 
es su principal aporte; pero, en lo que se refi ere a la 
interpretación de éste sostiene que el arte Chavín es 
representativo, pero está oscurecido por las numerosas 
convenciones que hacen que la representación no sea 
directa sino fi gurada o metafórica. Defi ne convenciones 
como la simetría, la repetición, el módulo de anchura y   
la reducción de motivos a líneas sencillas; pero, estas



325boletÍn apar               Noviembre 2011 

convenciones deben ser entendidas en el contexto de ser 
aplicadas en soportes físicos planos o tratados como si lo 
fueran, dado que fuera de las cabezas clavas de Chavín u 
otras esculturas en barro y morteros de piedra el soporte 
favorito ha sido la superfi cie plana.
 Como mencioné, Rowe establece convenciones 
para el arte de Chavín tales como la simetría, el módulo 
de anchura, repetición y la simplifi cación de ciertas 
fi guras; esto, en general son inferencias obtenidas de 
un análisis estético de las fi guras Chavín. Donde si se 
procede a interpretar y buscar una razón de ser es en la 
propuesta de los “Kennings”, éstos son convenciones de 
la poesía medieval nórdica que implican comparaciones 
por sustitución, podemos decir que una mujer tiene 
cabellos que son como serpientes o podemos sustituir 
cabellos hablando sólo de un ‘nido de serpientes’. Si se 
analiza en profundidad la idea de los “Kennings” resulta 
hoy innecesaria pues una comparación por sustitución 
es la misma manera como opera un grafema o un signo 
arbitrario; no es necesario que vayamos hasta la poesía 
nórdica para entender el arte de Chavín, es más adecuado 
revisar a Tello y su idea de la composición arquitectónica 
del cuerpo de una divinidad; básicamente, es lo mismo.
 Para Luís Lumbreras (1977a) el arte Chavín 
cumplía un papel netamente represor en benefi cio de 
la clase sacerdotal; sin embargo, posteriormente sus 
planteamientos van a derivar más en la idea de un 
sistema de comunicación acerca de eventos astronómicos 
o climatológicos (1993). En su trabajo acerca de la 
Galería de las Ofrendas (1993, 2007) realiza un análisis 
genealógico y reconstruye una narración asignando valores 
de género y edad a la presencia de ciertos signos o el 
número de otros.
 Desde un marco teórico pretendidamente 
estructural Cristóbal Campana (1995a, 1995b) plantea que 
el arte Chavín es un conjunto de representaciones que 
giran en torno a tres temas: el origen, representado por 
el Obelisco Tello; la ferocidad, representado por el Dintel 
de los Jaguares y el tema de la Divinidad representado 
por el Lanzón, la Estela Raymondi y otras fi guras. La 
gran variedad de maneras de representar ciertos rasgos 
anatómicos serían modifi caciones del signifi cado de estas 
y las mezclas y combinaciones responderían a variaciones 
en el signifi cado pero, siempre girando en torno a una 
divinidad felínica que reparte sus características a otros 
seres, “sacralizándolos”; nótese el parecido de esto con 
las ideas de Tello. Pone énfasis particular al tema de la 
Divinidad, señala que existió una divinidad antropomorfa 
en el formativo y que el resto de representaciones no 
son dioses (Campana, 1995a), apoyándose en escritos 
de extirpadores de idolatrías del siglo XVII identifi ca 
al Lanzón, la estela Raymondi entre otros como el dios 
Wari (algo sugerido por Tello en 1923) que tendría como 
características tener en su cabeza una boca que da origen 
a cuatro serpientes (a veces son ocho) y que también tiene 
como característica tener “olas” vinculándolo por ello al 
mar y la costa, siendo por ello éste su origen y no selvático. 
En su libro “Arte Chavín” (Campana, 1995a) intenta dar 
una explicación general al arte de las sociedades del 
Formativo sin, a nuestro parecer, lograrlo; una vez más no 
hay sustento real para hablar de divinidades, se extrapola 
bajo el argumento de la continuidad cultural, divinidades 
del siglo XVII con las del siglo V o VI antes de Cristo. No 
hay una sistematización adecuada de los signos y estos 
son interpretados alegremente, para muestra: “los ojos 
signifi carían tal vez la presencia, poder y sabiduría”

(Campana, 1995: 73) o  “en la boca felínica  confl uyen las 
nociones de la vida y la muerte en el drama cotidiano de 
la lucha por la existencia” (Campana, 1995: 66) 
 Sin embargo, queremos resaltar algunas de las 
observaciones realizadas por Campana en esa misma 
publicación que nos parecen interesantes, primero 
veamos respecto a la correspondencia entre forma y 
signifi cado:

“Existen dos elementos persistentes, que tienen el 
valor semántico más importante: la boca y los ojos. Ya 
anteriormente hicimos notar como éstos se convierten 
en la clave de un vocabulario gráfi co, cuya expresión 
en el arte es evidente. En torno a estos se conjugan 
metáforas, alegorías y símbolos, y, como temas 
diferenciados, es decir, siempre existirá una analogía 
entre la forma representada y el signifi cado que se le 
adscribe y así subsisten, tanto como signifi cado, como 
en su forma análoga (…) nosotros siempre aludiremos a 
la forma (boca, ojos, garras) y no a su valor semántico…” 
(Campana, 1995: 113)  

 Nos resulta importante remarcar que se considere 
a dos elementos muy recurrentes en las fi guras Chavín 
como parte de un “vocabulario gráfi co” y se haga mención 
a la relación que deben guardar la forma y el signifi cado en 
el signo, es una lástima que este tema no sea desarrollado 
y las interpretaciones respecto al signifi cado sean tan 
subjetivas como líneas arriba mencionamos.
 El arte Chavín no es lineal, es muy distinto que 
la mayoría de sistemas de escritura conocidos y que el 
arte  Mesoamericano por ejemplo; es aquí que Campana 
plantea existe una simultaneidad en estos “conjuntos de 
elementos signifi cantes”:

“El problema para nosotros, es que existen conjuntos 
de elementos signifi cantes, sin el orden ‘lineal’ al que 
estamos acostumbrados a leer, pues los pueblos no 
alfabetos, tienen formas de ‘simultaneidad’ consiste 
en la oposición iterativa, de signifi cados a la par y no 
necesariamente unos después de otros como sucede 
con el orden lineal en nuestras lecturas alfabéticas…” 
(Campana, 1995: 93-94)

 Todo esto tiene un trasfondo, para nosotros es 
la existencia de una gramática como la avizorada por 
Rowe (1973: 264-265), Campana lo entiende como una 
“estructura” y recurre a Herbert Stevens para respaldar 
su propuesta:

“En este sentido, Herbert – Stevens, defi nió correctamente 
la intención de los artistas chavines, como la de producir 
‘operaciones gráfi cas’ que estarían conformadas por  ‘une 
structure organique segmentee dans ses éléments un 
repertoré analogique et un sisteme réference abstrait’ 
(1972 p. 127). Esto es importante, porque asume 
que existió un ‘sistema’ para ordenar los elementos 
signifi cantes, logrando así, una ‘estructura’ de símbolos” 
(Campana, 1995a: 80)

 Lamentablemente, Campana deja de lado uno de 
los aspectos más interesantes mencionados por Herbert – 
Stevens que es lo referido a la existencia de un sistema de 
referentes abstractos basados en un repertorio analógico 
(traducción nuestra). No se trata de una simple estructura 
deducible, es más que ello, se trata de una gramática de 
signos que funciona como una escritura, Campana no se 
percata de ello.
 Al igual que Rowe plantea convenciones para 
el arte Chavín, Campana plantea “principios técnicos”: 
“estos ‘principios’ son deducidos por la observación 
empírica nuestra y serían: anamorfosis, anastomosis, 
modulación y la dualidad” (Ibíd.) No entraremos en



detalles respecto de esto.
 Cristóbal Makowski ubica cuatro pares de dioses 
que serían el “Genio alado”, el “Guardián del Axis 
Mundi”, el “Contorsionista del tocado radiante” y el “Ser  
Fundamento del Axis Mundi”; los dos primeras ubicados 
en la parte de arriba del Obelisco Tello y los dos últimos 
en la parte inferior; estos últimos estarían representados 
también en el Lanzón. En el Templo Viejo se estaría 
rindiendo culto a la Gran Imagen o Lanzón que sería la 
unifi cación en una sola imagen del Contorsionista del 
Tocado Radiante y el Ser Fundamento del Axis Mundi, el 
vínculo es la presencia de sogas y un tocado de penachos. 
En el Templo Nuevo se estaría adorando a una pareja 
de dioses de los cielos representados en los personajes 
de la portada de las falcónidas que a su vez estarían 
representados en el Obelisco Tello por medio de los 
Genios Alados. Lo expuesto por Makowski (2000) remarca 
la utilización de la metodología de la Historia del Arte en 
el objetivo de entender la religión andina a través de las 
fi guras transformándolas en una fuente autónoma.

“… la rica iconografía del templo al borde del río 
Mosna raras veces fue considerada como una fuente 
autónoma de información, capaz de revelar aspectos 
importantes sobre el conjunto de creencias religiosas, 
particularmente las que conciernen a la imagen de la 
divinidad y del cosmos animado” (Makowski, 2000: 71).

 Se pretende mediante esto que las fi guras se 
transformen en una fuente autónoma de información, 
independizándolas de su contexto arqueológico, pero 
siempre y cuando sean analizadas con metodología de 
historia del arte. Supuestamente los argumentos de 
Tello (1923) estarían desfasados pues no trabajó con la 
metodología Panofskiana “… las tesis de Tello sobre la 
universalidad del culto a la deidad felínica (Tello 1923, 
1929). Las serias propuestas de Panofski han dejado estas 
aproximaciones sin sustento metodológico.” (Ibíd. XXII).
 Este autor no presenta propuesta clasifi catoria 
de representaciones ni de soporte físicos pues su objetivo 
es entender la religión por medio sólo de las fi guras. Se 
rechazan las propuestas de arqueólogos  historiadores que 
habrían...

“usado la iconografía de modo directo y poco crítico 
como ilustración de sus hipótesis. Estas fueron 
concebidas a través de los textos coloniales y de la 
literatura oral indígena, confrontados con la imagen 
prehispánica sin otro fundamento que la constatación 
de ciertas coincidencias formales” (Ibíd.)

 Encerrado en sus presupuestos de su formación 
como historiador del arte, este autor nos justifi ca su 
“moderado optimismo” en que el arte andino no se parece 
al europeo (¡)

 “ninguna de ellas (las iconografías andinas) posee 
realmente una estructura temática comparable con 
la que subyace en las obras del arte clásico o del arte 
cristiano (…) La cerrada unidad temática y la constancia 
de determinados atributos de personajes se desprenden  
(…) de la estrecha relación entre el repertorio de motivos 
y el repertorio de temas de la tradición literaria (…) 
En los andes, en cambio, la iconografía sustituye a la 
escritura y es el único medio material de transmisión 
de la tradición oral” (Ibíd. XXIII).

 Nos preguntamos, si es notoria la diferencia 
entre el arte occidental y el andino, ¿porqué aplicar la 
metodología del estudio del arte europeo y cristiano 
a lo andino? Si además se señala que la “Iconografía” 
“sustituye” a la escritura, ¿porqué no se le trata como 
tal? Si el autor llega a darse cuenta que:

“En lugar de escenas – temas contamos, en la mayoría de 
casos, con imágenes de fi guras sobrenaturales aisladas, 
cuyos cuerpos, vestidos y atributos se componen, a 
manera de rompecabezas, de elementos menores 
portadores de signifi cado propio, Vg. Caras y bocas 
multiplicadas en el cuerpo de las deidades chavín y 
cupisnique. Las jerarquías, los rangos de acción, los 
poderes, se expresaban probablemente a través de estos 
elementos por medio de una compleja red de relaciones 
metonímicas. Una vez entendida la composición, la 
descripción analítica permite aproximarse de manera 
objetiva a variados aspectos de las criaturas mitológicas” 
(Ibíd.)

 Si está tan clara la manera como funciona el 
arte andino en su papel de transmisor de comunicación, 
¿porqué analizarlo como arte y no como medio de 
comunicación? Se reduce la probable complejidad de 
un sistema de relaciones metonímicas que informarían 
acerca de jerarquía, poderes, rangos de acción, etc. a 
sólo una “composición” que sólo requiere de una adecuada 
descripción para aproximarse de manera objetiva a las 
llamadas “criaturas mitológicas”. Mientras se analice las 
fi guras sólo como arte el resultado será siempre este, 
no hay base etnohistórica, etnográfi ca ni arqueológica 
para la mayoría de presupuestos sobre el arte Chavín 
de Makowski, sólo menciones aisladas de los mitos de 
Viracocha, cuyo uso el crítica:

“En resumen, las evidencias iconográfi cas analizadas 
aquí sugieren que los peregrinos reunidos en el templo 
de Chavín de Huántar rendían culto a dioses de un 
universo dual, que se manifestaban en la tierra bajo las 
apariencias del águila crestada y del halcón, por un lado, 
y la de dos lagartos, cocodrilos o caimanes, por el otro. 
El segundo de estos dioses, residente bajo la tierra en 
el templo viejo, mostraba su cara verdadera sólo a los 
sacerdotes y a sus eventuales víctimas de sacrifi cio, y era 
la de un ser humano con rasgos de felino, o murciélago 
con el pelo transformado en serpientes monstruosas. 
La imagen del dios de arriba, residente en el templo 
nuevo, no se ha conservado, pero los relieves de sus 
dos mensajeros alados en la tierra, el halcón y el águila 
antropomorfos, sugieren que poseía una naturaleza dual y 
el cuerpo del ave. No deja de sorprender la complejidad 
de este conjunto de creencias y varias similitudes con 
algunos principios centrales de la cosmovisión incaica. 
Los mensajeros desdoblados de un Wiracocha que 
‘animan’ a las dos mitades del mundo, la sierra y los 
llanos, de este Wiracocha que permanece oculto en 
las entrañas de la tierra o al fondo del lago Titicaca, y 
es llamado fundamento y eje del mundo, aparecen en 
las páginas escritas por los cronistas interesados en las 
creencias cusqueñas (…) “ (Ibíd.)

 Resume así este autor sus ideas acerca de la 
religión Chavín, desprendido todo esto sólo del análisis 
de las fi guras, ya que, según su parecer, estas son una 
fuente independiente de información. 
 Para Alcina Franch el arte Chavín puede 
ser estudiado desde la semiología, entendida esta 
como “ciencia que estudia los sistemas  de signos no 
lingüísticos” (Alcina Franch, 1982: 237) Sigue a Pierre 
Guiraud (1972) y asume las ideas de Rowe (1973) quien, 
de acuerdo a Alcina Franch, realiza una “interpretación 
lingüística  del arte”  y además estaría

“marcando una pauta enormemente enriquecedora 
y de extraordinarias perspectivas para el estudio de 
cualquier tipo de arte, pero en especial aquellas que 
han formalizado más su expresión, haciéndola más y 
más compleja a fuerza de elaboraciones internas de sus 

326 boletÍn apar               Noviembre 2011 



327boletÍn apar               Noviembre 2011 

propios símbolos primarios.” (Ibíd. 244)
 Tras hacer un recuento de los planteamientos 
de Rowe de los Kennings y las convenciones con sus 
respectivos ejemplos, Alcina Franch retoma la idea de 
Rowe de escribir una gramática Chavín 

“A partir de esta sugerencia de Rowe es posible que algún 
día se escriba una gramática del arte Chavín, pero aún 
más, teniendo en cuenta que el sistema utilizado en 
Chavín se transforma en un sistema andino, yo diría que 
estos principios pueden valer para analizar casi todas las 
artes concretas de los andes, en la costa y en la sierra, 
como el sistema Nazca o el Huari y el Tiahuanaco, e 
incluso el Inca y, porqué no, también cualquier otro 
tipo de artes en las que el sistema de comparaciones 
de sustitución o kennings sea uno de los utilizados.” 
(Ibíd. 249)

 Alcina Franch avizora un sistema general para 
el entendimiento del arte andino que tendría su base en 
el de Chavín, una vez conocida la gramática de este. Sin 
embargo, hemos de recalcar que la visión de este autor, a 
pesar de remarcar la importancia del enfoque lingüístico 
y semiológico entiende las fi guras sólo como arte y no las 
ve como un sistema de comunicación; pero, igual toma 
en consideración que la semiología puede brindar más 
aportes para el entendimiento de este arte.
 Son numerosos los planteamientos que Federico 
Kauffmann ha tenido acerca del Arte Chavín, en las 
múltiples ediciones de su Manual de Arqueología Peruana 
(en algunos casos varía el título, pero las modifi caciones 
de fondo son pocas); no es nuestra intención realizar un 
recuento del desarrollo de sus ideas, más bien, usaremos 
sus últimos escritos (1993, 2002) donde se toca la idea 
general del arte Chavín así como la metodología usada; 
para tener un acercamiento a las ideas que este autor 
maneja en la actualidad.
 Para este autor las piedras grabadas de Chavín  
“grafi can fi guras mágico religiosas” (Kauffmann, 1993: 
53) además “eran, en su totalidad, parte integrante de 
la arquitectura; con sólo la excepción de El Lanzón, del 
Obelisco Tello y de talvez uno o dos monolitos más que 
eran para ser admirados a la redonda” (Ibíd.) 
 Kauffmann  plantean que la complejidad de las 
representaciones Chavín tienen como objetivo “que el 
espectador se sienta confundido e impotente en su deseo 
de descifrar a satisfacción la enmarañada composición  
que contempla. Los artistas tenían, probablemente como 
consigna el crear aquel enredo visual” (Ibíd. 57) Se está 
planteando que se crea un arte que no debe ser entendido, 
no queda claro si para este autor existiría una elite que 
si lo entendería, pero esto no está claro, un arte que se 
crea para no ser entendido ¿a quién es dirigido?
 El principio del anatropismo también es asumido 
por Kauffmann (sin mencionar a Alberto Rex Gonzáles) 
quien sostiene que se usó este principio y variantes 
del mismo, nuevamente con el objetivo de difi cultar o 
eliminar la comunicación: “El anatropismo fue la parecer 
inventado para suscitar confusión en el espectador” 
(Ibíd.) La manera como funciona el anatropismo es 
explicada de manera sencilla: “Consiste básicamente en 
juntar dos fi guras gemelas, que al ser juxtapuestas (sic) 
generan una tercera. Por ejemplo cuando se juntan dos 
cabezas presentadas de perfi l, que reunidas terminan por  
engendrar una cara vista de frente.” (Ibíd.) Compárese 
lo anterior con la idea del kenning de Rowe, vista páginas 
atrás, donde si bien se oscurece lo representado no se 
trata de evitar la realización del proceso de comunicación

como se tiene implícito en Kauffmann; y más bien, se 
plantean “reglas” o convenciones según las cuales el 
signifi cado oscuro se aclara.
 El trabajo del 2002 es, considero, una versión 
algo más ordenada de lo planteado en 1993. En general 
en estos textos se trasluce la idea de ver en la mayor 
cantidad de figuras Chavín aves; los colmillos centrales 
son interpretados como picos, las garras son siempre 
de aves, y los rasgos de la espalda se tratarían de 
alas. Es claro que Kauffmann trata de enmarcar estos 
elementos dentro de su propuesta de los “Dioses del 
sustento”, en la que el Obelisco Tello sería el “Dios 
del agua” o “Demonio del Agua” también un “Genio 
del Agua” (Ibíd. 67).
 En los escritos de Zuidema de 1992, el objetivo 
es demostrar una unidad en los modelos de organización 
de diversas culturas andinas, a través del estudio de 
las estructuras subyacentes en diversos soportes físicos 
de fi guras o “iconografías” como él lo llama. Analiza el 
modelo Inca que para él está mejor  representado en el 
dibujo de Pérez Bocanegra, a través del análisis de este 
gráfi co se infi ere un sistema genealógico para el mundo 
andino que se ve afi rmado con información aportada por 
Felipe Guamán Poma de Ayala. 
 El modelo en la época Inca sería básicamente 
lo siguiente: de un matrimonio descienden dos líneas, 
una materna y una paterna, teniendo los hijos derecho 
al nombre del padre y las hijas al de la madre, pero, no 
sólo ello, también derecho a la herencia, este modelo 
se practicó hasta el siglo XVIII y aparentemente en los 
alrededores de Ayacucho hasta la actualidad.  Esta parte 
del modelo está basada en el dibujo de Pérez Bocanegra 
pero se ve reforzada y complementada con el dibujo 
cosmológico de Don Juan de Santa Cruz Pachacuti Yanqui 
Salcamaygua, donde se tiene también la jerarquía de 
divinidades y  la división en derecha e izquierda así como 
masculino y femenino.
 Para ubicar el modelo en la Cultura Tiwanaku, se 
recurre a Portada del Sol, aquí se realiza una comparación 
entre las imágenes que rodean a la central y ésta misma y 
las de la parte baja compuestas por once rostros iguales a 
los de la supuesta divinidad. El rostro central equivaldría 
a la divinidad y los otros a las fi guras que se acercan a 
ella; las dos cabezas de aves rapaces representarían a 
las dos mitades masculinas y las de peces a los linajes 
matrilineales. Un argumento central para esta aseveración 
es que las cabezas están unidas por una banda que 
termina en dos mitades de pirámides de la misma manera 
como el gráfi co de Santa Cruz termina en Collcampata; 
obviamente la fi gura central sería la divinidad de la cual 
descienden diversos linajes.
 El modelo se expresa también en Chavín. El autor 
analiza la Estela de Raymondi primero para pretender 
demostrar buscando detalles mínimos que presenta el 
mismo modelo que cree hallar para la cultura Inca y 
Tiwanaku. Las divisiones en cuatro generaciones estarían 
expresadas en las cuatro cabezas del aparente tocado 
del personaje de la estela, éste a su vez representaría 
al ancestro en un doble aspecto: de una persona viva y 
una muerta; esto estaría representado por el ojo: el vivo 
es el que tiene la pupila hacia arriba y el que tiene la 
hendidura representaría un rostro muerto.
 Para demostrar del todo que este modelo 
existe en Chavín el autor nos propone un ejemplo de los 
Chancas (¡) “However, to explain this order, I will have



to refer once more to  an Inca example. This example 
concerns the description to the Chanca army in this 
attack on Cuzco.” (Zuidema, 1992: 43) el autor analiza 
la organización de este ejército descrito por el cronista 
Betanzos y nos presenta tres armadas: la central con los 
jefes principales (uno muerto y uno vivo). La derecha 
con jefes cuyos nombres se relacionan a actividades 
guerreras y la izquierda con jefes cuyos nombres aluden 
a lo femenino y actividades agrícolas. Se defi nen diversas 
oposiciones: 
 Ancovillca y Uscovillca, con la mitad de arriba 
y la de abajo.  Muerto y vivo; centro y afuera; dos jefes 
tribales en oposición a los seis otros; en términos de esta 
última oposición, Uscovilca como jefe de la parte central 
de la tribu es relacionado a los dos jefes de la armada 
central y Ancovilca a los otros cuatro jefes. Los nombres 
de sacerdote blanco se relacionan al lado derecho de la 
armada y se contraponen a sacerdote blanco y negro y 
sacerdote negro. Esto probablemente se relacionaría a la 
costumbre Inca de siempre tener un sacerdote en el lado 
derecho de la armada cargando la imagen del sol.
 Una vez defi nidas estas oposiciones basadas en la 
supuesta organización de un ejército de una confederación 
de pueblos del siglo XV se procede a buscar este orden en 
la iconografía de Chavín. Se cree hallarla en la Portada 
Negra y Blanca, se ordenan las ocho fi guras de aves 
rapaces hallando la misma organización que la existente 
en el ejército Chanca. Previamente se ha defi nido que los 
personajes de las columnas de la portada son uno un vivo 
y el otro un muerto, basándose en la misma propuesta 
que se hizo para la estela Raymondi, según la cual el ojo 
con hendidura es de un muerto y el que no la tiene es 
de un vivo.  Esta misma relación y otros rasgos se buscan 
en las fi guras de la portada no llegándose a nada claro, 
además el mismo autor reconoce que la portada no tuvo 
sólo ocho aves rapaces sino otras seis, pero declara 
no incomodarle esto pues simplemente reelaboraría la 
propuesta calendárica 

 “A white stone slab  with the bas-relif of eight raptorial 
birds rests on the pillars of the portal… Let me initially 
state that I recognize that Lumbreras and Amat found 
the remains of another black stone slab, extending the 
fi rst one. With six similar birds represented. These extra 
fi gures, however. Do not invalidate my argument at all: 
only I would have to further elaborate on the calendar 
system and show the place of 14 fi gures in it. At the 
moment, however, I am only interested in the internal 
order of the slab of eight fi gures...” (Zuidema, 1992: 
44 – 45).

 R. Tom Zuidema nos parece un caso bastante 
singular de interpretación, es necesario para nosotros 
mencionar que se realizan exageradas analogías y 
los datos se fuerzan para encajarlos en un supuesto 
modelo del cual se tiene claro que existe una manera 
de ordenar la descendencia pero ello no es base para 
pretender buscar ese orden con sus transformaciones 
en variadas iconografías andinas tan dispares en cuanto 
a su procedencia espacial y temporal. Una propuesta 
estructuralista de este tipo no nos parece adecuada pues 
simplemente aparta los materiales de su contexto sin 
siquiera mencionar algo acerca del entorno geográfi co, 
nivel de desarrollo de la tecnología u otras variables que 
pueden hacer que las cosas no sean exactamente iguales 
a lo que realizaron otros pueblos.
 Después de haber realizado este repaso a los 
principales planteamientos sobre el arte Chavín podemos 

328 boletÍn apar               Noviembre 2011 

llegar a algunas conclusiones respecto de que es lo que 
representa el arte Chavín y de que manera lo hace.
 Básicamente podemos dividir los pareceres en 
dos: los que consideran el arte Chavín como simbólico y 
quienes lo consideran representativo. Dentro de cada uno 
de estos grupos existen subdivisiones que las veremos en 
detalle a continuación.
 Consideran al arte Chavín como simbólico Tello, 
Carrión y Zuidema, pero entre los dos primeros y el último 
existen diferencias respecto a lo que se representa. Para 
Tello y Carrión se trata de representaciones simbólicas 
de divinidades mientras que Zuidema ve un sistema 
genealógico de ancestros muertos y vivos. Es importante 
señalar que para Tello la misión del arte en piedra de 
Chavín es la de perennizar y comunicar la información 
acerca de las divinidades  y la historia de la religión. Esto 
lo aproxima a una perspectiva semiótica de entender 
el arte como un medio efectivo de transmisión de 
información.
 El resto de autores (Kauffmann, Lumbreras, 
Rowe, Campana y Makowski) consideran que es netamente 
representativo; todos tienen acuerdo en que se 
representan divinidades, pero con algunas diferencias 
en la opinión respecto al cómo se da esta representación 
y el objetivo que tendrían. Para Kauffmann todo gira 
en torno a la Divinidad del Agua, un felino volador; 
Lumbreras considera que se representan dioses feroces 
y atemorizantes, para Rowe son dos divinidades 
antropomorfas y animales de carácter secundario; para 
Makowski son dioses que garantizan el equilibrio y orden 
del mundo y Campana ve tres temas, ferocidad, origen 
y la divinidad y a ello se reduciría el arte Chavín. Sólo 
Lumbreras infi ere acerca del objetivo de este arte, este 
sería un instrumento de represión ideológica, el resto de 
autores deja por sentado que se trata de objetos de culto 
o recordatorio de seres mitológicos.
 Las ideas iniciales de Tello, seguidas por Carrión 
no son retomadas por ningún autor (al menos citando) 
perdiéndose una interesante perspectiva de trabajo 
basada en el carácter de medio de comunicación de este 
arte, algo sólo notado por Alcina Franch. Sin embargo, 
Kauffmann plantea que el arte Chavín más bien, buscó 
confundir a quien lo observa, es decir, según él, se busca 
evitar la comunicación o en todo caso complicarla, 
lamentablemente esta idea no se ve desarrollada.
 Nuestros planteamientos (Vargas, 2005) serán 
vistos aquí con detalle, pero, en resumen podemos decir 
que entendemos el arte de Chavín como un sistema de 
comunicación mediante signos gráfi cos que poseen una 
gramática propia que, por tanto, pueden ser descifrados 
con un método adecuado el cual planteamos. Lumbreras 
(2007) añade a ésto que la solución a los signifi cados 
debe estar en la información obtenida en tiempos 
coloniales referida al dios Wari y otros que se hallan en 
los documentos sobre extirpación de idolatrías.

Lo que se ha dicho sobre los ojos

 Pocos son los autores que le prestan algo de 
atención a los ojos de las fi guras Chavín, y de éstos, 
ninguno les asume un papel importante como ente de 
comunicación. Para Burger (1995) los ojos evidencian 
estados de trance producto del consumo de alucinógenos 
u ojos fl amígeros en el caso del Obelisco Tello pero no hay 
mayor sustento que subjetividad o relación de algunos ojos 
con la pupila hacia arriba y narices expulsando fl uidos.



 Por otro lado, Campana (1995a) realiza un 
acercamiento a los ojos bastante interesante al señalar 
que: 

“Existen dos elementos persistentes, que tienen el 
valor semántico más importante: la boca y los ojos. Ya 
anteriormente hicimos notar como estos se convierten 
en la clave de un vocabulario gráfi co, cuya expresión 
en el arte es evidente. En torno a estos se conjugan 
metáforas, alegorías y símbolos, y, como temas 
diferenciados, es decir, siempre existirá una analogía 
entre la forma representada y el signifi cado que se le 
adscribe y así subsisten, tanto como signifi cado, como 
en su forma análoga (…) nosotros siempre aludiremos a 
la forma (boca, ojos, garras) y no a su valor semántico…” 
(Campana, 1995: 113)  

 Nos resulta importante remarcar que se considere 
a dos elementos muy recurrentes en las fi guras Chavín 
como parte de un “vocabulario gráfi co” y se haga mención 
a la relación que deben guardar la forma y el signifi cado en 
el signo, es una lástima que este tema no sea desarrollado 
y las interpretaciones respecto al signifi cado sean tan 
subjetivas como líneas arriba mencionamos.
 Por otra parte Campana nos señala que ha 
realizado tablas estadísticas para tratar de entender estas 
fi guras, lamentablemente los resultados son demasiado 
simples y no se menciona el método usado para obtener 
que:

“Al hacer el análisis estadístico de la iteración y 
combinación de los elementos signifi cantes, como si 
fuesen grafemas, hemos advertido que las cantidades 
son muy disímiles, lo cual nos permite deducir que según 
la carga iterativa predominante se defi ne un tema” 
(Campana, 1995: 93).

 Creemos que la falta de una adecuada 
organización de los signos como grafemas y en sus debidas 
categorías jerarquizadas es lo que lleva a Campana a 
obtener el resultado de sólo tres temas recurrentes en 
el arte Chavín que serían en su opinión la ferocidad, el 
origen y la divinidad.
 En conclusión, los ojos no han sido tratados con la 
importancia que merece su recurrencia y no se ha logrado 
obtener ningún dato interesante acerca de su presencia 
y razón de ser cuando no de su signifi cado.

329boletÍn apar               Noviembre 2011 

Porqué consideramos importantes los ojos

 Empezar un análisis de las complejas fi guras 
del arte Chavín a partir de los ojos puede resultar 
algo extraño o poco adecuado, los autores que han 
tratado el tema anteriormente han quedado subyugados 
por la complejidad y barroquismo, aparente, de las 
fi guras Chavín; y han pretendido entenderlas a partir 
del todo señalando los caracteres más pequeños como 
decoración o simple afán de llenar espacios. En nuestro 
caso empezaremos por los ojos por dos motivos que 
consideramos importantes y pasamos a detallar ahora.
 Siempre teniendo en cuenta que asumimos el 
Obelisco Tello como un paradigma del arte Chavín lo 
usaremos para sustentar una de las razones para empezar 
nuestro estudio por los ojos. Podemos dividir el Obelisco 
Tello en un total de 125 unidades morfológicamente 
regulares que podemos denominar grafemas, de ellas un 
total de 53 corresponden a cabezas, es decir un 42% lo cual 
hace que sean el grafema que aparece la mayor cantidad 
de veces, a su vez el elemento interno o componente más 
recurrente en las cabezas es el ojo (Figs. 1 y 2).
 Por otro lado tenemos evidencia acerca de 
la importancia del ojo en un terreno que no se había 
explorado hasta la actualidad y del cual sólo Lumbreras 
(1993, 2007) le ha tomado cierta importancia, y es lo 
referido a las secuencias de signos aislados en forma lineal 
o en especies de “carteles” o “cintas” que aparecen en 
cinco vasijas de cerámica estilo Dragoniano, uno en estilo 
Qotopukyo y uno en una de las lápidas de la Plaza Circular 
Hundida. Las secuencias están compuestas por 3, 4, 5 y 
9 componentes aislados cuyo análisis nos permiten decir 
que el universo de constituyentes está compuesto por 23 
componentes que se repiten y se combinan. De estos, 
nueve son ojos lo cual los hace algo también recurrente 
y, creemos, importantes (Fig.3).

Los ojos en el Obelisco Tello

En el Obelisco Tello tenemos un total de 70 ojos, 
llamaremos a los ojos, bocas, orejas, narices y otros 
elementos que aparecen al interior, por lo común, de

Figura 1.



330 boletÍn apar               Noviembre 2011 

Figura 2.

Figura 3.



331boletÍn apar               Noviembre 2011 

una cabeza, como componentes. Por tanto, tenemos 70 
componentes ojo que son los que estan grafi cados en la 
Figura 4.
 Si los observamos bien veremos que podemos 
crear ciertas categorías para entender su funcionamiento 
interno. Todos tienen una forma, sea esta circular, 
recuerde un rectángulo, una almendra u otras, a esta 
forma la llamaremos órbita; al interior de esta, en la 
mayoría de casos, tenemos otro elemento cuya posición 
varía y podemos denominar con certeza como pupila; 
ahora, hay elementos al exterior, estos pueden ser líneas 

o bandas que se superponen a uno de los bordes de la 
órbita, su presencia no es tan recurrente, podemos 
llamarles apéndices a los elementos que sobresalen 
de la órbita y párpados a aquellos que la rodean; para 
fi nalizar, hay elementos no muy notorios que no se 
agregan a la órbita sino que alteran la forma de esta, de 
estos hay dos, uno es una especie de hundimiento de la 
parte superior de la órbita y el otro es una pequeña púa 
que sobresale al medio de la parte superior de la órbita 
también, les llamaremos – respectivamente- hundimiento 
y púa orbital.

Figura 4.



332 boletÍn apar               Noviembre 2011 

 De acuerdo a lo anterior podemos decir que 
un componente ojo de estilo Chavín se compone de una 
forma básica que es la órbita, esta se puede clasifi car de 
la siguiente manera: rectangular, circular, almendrada, 
cubierta y rectangular invertida. Aparece en los 70 
componentes ojo del Obelisco (Fig. 5).

 El otro elemento más recurrente es la pupila, 
aparece en 68 de los ojos2, esta tiene cuatro variantes: 
aparece en la parte superior, media o inferior de la órbita 
y puede estar ausente también (Fig. 6).

 El tercer elemento más recurrente es el 
apéndice, está presente en 17 ojos y puede ser una simple 
línea o una banda que termina en punta o no (Fig. 7).

 Son dos los elementos que aparecen en cuarto 
lugar de recurrencia pero con un número de apariciones 
más bajo aún, se trata del párpado y el hundido orbital 
que aparecen, cada uno, en ocho casos, en el caso del 
párpado este se adapta a la forma de la órbita mientras 
que el hundido modifi ca la forma de esta de la misma 
manera que lo hace la púa orbital que aparece sólo en 
cinco de los ojos del Obelisco (Fig. 8).

 De los números obtenidos se puede obtener 
algunas conclusiones interesantes. De lejos son la 
órbita y la pupila los elementos más recurrentes 
en los ojos, básicamente defi nen la identidad del 
componente y faltando ambos este no puede existir; 
los elementos que aparecen en menor grado de 
recurrencia se pueden agrupar en dos categorías: 
aquellos que se agregan a la órbita, como el párpado y 
el apéndice; y los que modifi can la forma de este, como 
ocurre con el hundido y la púa orbital. Llamaremos 
entonces a la órbita y la pupila como rasgos básicos y 
al resto como rasgos variables, dividiéndose a su vez 
en rasgos variables que se agregan a la órbita y rasgos 
variables que modifi can la órbita.

Descripción analítica y estadística de los ojos del 
Obelisco Tello

Acerca del rasgo órbita tenemos las siguientes cifras, la
__________

2 Siendo probable que sean en realidad 69 los ojos con 
pupila pues en uno la erosión no permite defi nir si está 
presente o ausente; pero, en el grafema del otro lado del 
Obelisco el ojo si tiene pupila.

Figura 5.

Figura 6.

Figura 7.

Figura 8.

órbita de forma rectangular suma 37 ojos, la cubierta 16, 
la rectangular invertida seis al igual que la circular, la 
almendrada suma 4 y, fi nalmente hay una órbita de forma 
indeterminada debido a su mala conservación.
 Sobre la pupila tenemos que hay 32 en que este 
elemento está hacia arriba, 31 en los que aparece abajo, 
5 en los que está al medio, una en la que no hay pupila y 
otra más en que la presencia, ausencia o tipo no se puede 
determinar debido a la mala conservación.
 Veremos con un poco más de detalle lo referido 
a los rasgos variables aquí. Los rasgos variables con menor 
presencia son los que afectan a la órbita, apareciendo la 
púa orbital en 5 casos y el hundido orbital en 8. Sobre 
los rasgos variables el más recurrente es el apéndice que 
tiene un total de 13 apariciones que se pueden dividir 
en 11 apéndices lineales, un apéndice en forma de púa 
y otro en forma de banda. El otro rasgo que se agrega es 
el párpado que está 8 veces, 6 de forma simple y 2 de 
forma doble.
 Tras ver estos fríos números podrá pensarse 
que no es algo más que para llenar espacio y tratar de 
aparentar un conjunto de subjetividades con un disfraz 
de exactitud estadística (bastante simple por cierto) 
pero; más allá de cualquier elucubración debemos 
ahora plantear con calma una hipótesis de trabajo que 
oriente este análisis. Es la siguiente: existe un conjunto 
de reglas que ordena y reglamenta la combinación de 
los rasgos que forman los componentes ojo del Obelisco 
Tello. Para verifi car la validez de esto procederemos a 
realizar un conjunto de cruces de información y plantear 
reglas temporales para, fi nalmente, plantear las reglas 
morfológicas internas del componente ojo.
 Procederemos primero a cruzar la información 
referida a los rasgos órbita y pupila siendo los más 
recurrentes (Fig. 9).
 Lo primero que salta a la vista es la predilección 
de las órbitas por las pupilas arriba o abajo; sin embargo, 
esto se puede explicar de manera bastante práctica 
debido a que la mayoría de órbitas son de forma 
rectangular y en ésto se hace un poco difi cil ubicar

Tipo de orbita
Posición de la pupila

Total
Arriba Centro Abajo Ø

18 18 1 37

1 5 6

5 1 6

13 3 16

4 4

Total 32 5 31 1 69

Figura 9.



333boletÍn apar               Noviembre 2011 

una pupila al medio3. Algo similar podemos decir 
respecto de las órbitas cubiertas y la rectangular 
invertida siendo la clara excepción a esto las órbitas 
circulares y almendradas las cuales están pobremente 
representadas en el Obelisco. 
 Debemos distinguir dos cosas muy distintas 
en este análisis: una referida a que más allá de la 
existencia de reglas acerca de la morfología interna 
del componente ojo, el Obelisco Tello es sólo una pieza 
Chavín (si bien la más compleja hasta el momento) y 
debe tener sus peculiaridades en cuenta al tipo de 
mensaje que comunica4. En ese sentido, nos limitaremos 
a plantear reglas temporales basadas sólo en lo que 
ocurre en el Obelisco Tello, y estas son:
- Las órbitas rectangulares, cubiertas y 
rectangulares invertidas sólo se asocian a pupilas en 
posición superior o inferior, pudiendo también aparecer 
vacías.
- Las órbitas circulares se asocian a pupilas al 
medio y en posición inferior; pudiendo ser el caso que 
también lo hagan con pupila en posición superior o 
aparezcan vacías. 
- Las órbitas almendradas se asocian con pupilas 
en posición inferior siendo factible que también lo 
hagan con pupilas en posición superior o media pudiendo 
aparecer vacías también.
 El resultado de esta combinatoria sería el 
siguiente cuadro donde los componentes ojos que 
aparecen en líneas punteadas son hipotéticos al no 
aparecer en el Obelisco Tello (Fig. 10).
 Ahora deberemos de ver que es lo que ocurre 
cuando estas combinaciones de rasgos básicos se 
asocian con los rasgos variables como el párpado o la 
púa orbital. Para esto presentamos aquí una tabla de 
doble entrada que permite ver la asociación general de 
las combinaciones de rasgos básicos con los variables sin 
entrar en detalles de que rasgo variable va con cual. El 
objetivo es, nuevamente, obtener propuestas de reglas 
de combinación (Fig. 11).
__________

3 Como veremos posteriormente, es posible hacerlo, pero 
esto ocurre poco y sólo lo observamos en algunas vasijas 
de estilo dragoniano de la Galería de las Ofrendas.
4 Por citar un ejemplo algo exagerado: en un texto de 
ingeniería resultaría difícil encontrar las palabras amor, 
felicidad o poesía; lo mismo que en un texto de poesía no 
hallaremos las palabras tecnología, hidráulica o cálculo 
vectorial.

Figura 10.

Tipo de ojos

Combinaciones de rasgos básicos

A
pe

nd
ic

e 
lin

ea
l

A
pe

nd
ic

e 
ba

nd
a

A
pe

nd
ic

e 
pu

a

Pa
ra

do
 s

im
pl

e

Pa
ra

do
 d

ob
le

H
un

di
do

 o
rb

ita
l

Pu
a 

or
bi

ta
l

Ø

X X X

X X X X X X X

X

X

X X X X

X X X X

X X

X

X

X

 Podemos observar que la mayoría de componentes 
ojos pueden ir solo con sus rasgos básicos sin acompañamiento 
de rasgos variables. Los rasgos que afectan a la órbita sólo 
se asocian a los ojos de órbita de forma rectangular. Los 
párpados, sean simples o dobles se asocian con los ojos con 
órbita de formas rectangulares, rectangulares invertidos o 
circulares; una situación análoga podemos decir acerca de los 
apéndices. Observando las cosas desde los rasgos variables 
podemos decir que la mayor capacidad de asociación la 
tenemos de parte de los que tienen la órbita rectangular 
mientras que los de órbita cubierta o almendrada carecen 
de combinaciones.
 A manera preliminar podemos enunciar las siguientes 
reglas de combinaciones entre rasgos básicos y variables:
- Los apéndices en banda se fusionan con los párpados 

y junto con estos también pueden duplicarse.

Figura 11.



334 boletÍn apar               Noviembre 2011 

- Los párpados asumen la forma de la órbita que 
los acoge, incluso cuando esta se halla 
modifi cada.

- Los apéndices lineales se asocian a las órbitas 
rectangulares y rectangulares invertidas.

- La púa y el hundido orbital se dan sólo en las 
órbitas rectangulares.

- El hundido y la púa orbital pueden combinarse.
- Los apéndices lineal y en banda pueden funcionar 

juntos.
 Podemos sintetizar todo esto de la siguiente 
manera: un componente ojo Chavín está compuesto de 
dos rasgos básicos, la órbita y la pupila, en algunos casos 
la pupila está ausente y a veces la órbita aparece partida 
a la mitad, pero estos son ocasiones muy peculiares. 
La regla parece ser que debe haber órbita y pupila. La 
órbita puede asumir formas variadas y la pupila posiciones 
distintas. No hay (por el momento)5 rasgos variables que 
afecten o se añadan a la pupila, pero si a la órbita. Dos 
rasgos modifi can o afectan la forma de la órbita y son 
el hundido y la púa orbital; pueden combinarse entre sí 
y parecen ser únicos de la órbita de forma rectangular 
y probablemente también de la rectangular invertida. 
Entre los rasgos variables hay otros que sólo se agregan 
a la órbita: son el apéndice que puede ser lineal, en púa 
o en banda y el párpado que a veces aparece duplicado. 
Sobre los apéndices podemos decir que aparecen a un 
costado de la órbita y que, al menos el lineal y el que es 
una banda pueden aparecer juntos, el apéndice en banda 
se fusiona con el párpado.
 Sobre la relación de estas combinaciones de rasgos 
variables con los rasgos básicos podemos señalar a manera 
muy general que casi todas las combinaciones de órbita y 
pupila válidas, de acuerdo a las reglas ya expuestas, pueden 
aparecer solas y a la vez agregárseles rasgos variables. Sin 
embargo, la mayor carga la tienen las pupilas rectangulares 
sobre todo cuando tienen la pupila hacia abajo. Podemos 
desarrollar un gráfi co donde se observe la cadena de 
transformaciones posibles del componente ojo desde las 
combinaciones de rasgos básicos hasta las más complejas 
asociaciones con rasgos variables (Fig. 12).
 Todo lo anterior puede ser susceptible de 
variadas interpretaciones, si sólo a partir de esto 
intentamos fundamentar que estamos frente a un sistema 
de comunicación altamente codifi cado podemos chocar 
contra una pared que nos diría que estamos frente a 
“reglas” inferidas a partir de un corpus aparentemente 
reducido y que estas reglas sólo nos refieren cómo 
se organizaban los ojos de diversos seres míticos 
__________

5 Veremos posteriormente que en la cerámica Dragoniana de 
la Galería de las ofrendas hay un rasgo variable para la pupila.

Figura 12.

representados en el Obelisco Tello. Una diferencia grande 
en nuestra propuesta radica en observar todo desde su 
contexto, no sólo arqueológico sino lo que podemos llamar 
el contexto sígnico; vale decir, si analizamos los ojos, 
luego de inferir reglas acerca de su morfología interna, 
debemos ver ahora su contexto inmediato, el contexto 
inmediato es el signo gráfi co que los contiene.

El contexto de cada tipo de ojo

 Es necesario realizar un  inventario del contexto 
directo donde aparecen los ojos para a partir de ello 
plantear un sistema de categorías que permita analizar 
el componente ojo según su aparente funcionalidad. 
Para esto procedemos a observar cada uno de los setenta 
ojos defi nidos y anotar dentro de que fi gura inmediata 
se encuentra, es decir, la fi gura de forma defi nida donde 
está, en caso de que esta fi gura no sea posible de ser 
defi nida por ser algo extraño, se le procederá a dotar de 
un nombre que servirá sólo para poder distinguirle del 
resto. De esta manera el contexto inmediato de los ojos 
del Obelisco son.
- Cabeza de ave
- Cabeza de felino
- Cabeza de pez
- Cabeza de un ser que porta cactus en rodajas
- Cabezas de personaje antropomorfo
- Cabeza de dragón6,7 
- Cabeza de ser como una serpiente
- Cabeza que es un Spondylus8

- Cabeza que es un Strombus
- Planta
- Brazalete
- Signo en forma de S
- Cabeza que es un tocado
- Extremidad
- Cabeza que es la cadera de un felino
- Cabeza que está en la cola del felino
- Cabeza que es la cadera de un personaje 

antropomorfo
- Cabeza de la que salen otros elementos
- Cabeza con una planta encima
- Cabeza que aparece sola
- Cabeza que aparece sobre otra cabeza
__________

6 Asumimos la interpretación de Lumbreras (1977, 1993, 2007) 
que la fi gura principal del Obelisco es un dragón en el sentido 
de animal imaginario mezcla de partes de diversos animales.
7 A su vez una de las cabezas de dragón tiene elementos que 
salen y la otra posee elementos que entran o se dirigen a ella.
8 Esta cabeza que es un Spondylus también tiene elementos que 
salen de ella, en este caso se trata de tres serpientes.



335boletÍn apar               Noviembre 2011 

- Cabeza que aparece detrás de otra cabeza
- Cabeza que cuelga
 Aparentemente se trata de una gran variedad 
de contextos, sin embargo, podemos clasificarlos y 
formar categorías adecuadas para nuestros fi nes. Por 
ejemplo, hay cabezas que pertenecen a seres defi nidos 
como ave, felino, pez, serpiente, dragón y personajes 
antropomorfos o el del cactus en rodajas, por otro lado 
tenemos cabezas que aparecen fuera de su contexto 
anatómico reemplazando partes de los cuerpos de 
animales, el dragón o seres antropomorfos; hay también 
cabezas que aparecen solas y realizan acciones pues salen 
elementos de ellas, podríamos decir que “producen” otros 
elementos. Podemos ver las relaciones que existen entre 
estos contextos más o menos agrupados de acuerdo a los 
tipos propuestos y ver la relación que puede existir entre 
ellos y las formas de órbitas y luego con las pupilas siempre 
viendo al fi nal de cada cuadro algunas interpretaciones e 
infi riendo reglas. Veamos que ocurre cuando cruzamos la 
información referida al contexto y la órbita en la Figura 
13.
 Podemos observar en la fi gura anterior que hay 

cierta correspondencia entre ciertos contextos y formas 
de órbitas. El caso más notorio es el referido a las cabezas 
de ciertos seres como el ave, el pez y el felino cuyos ojos 
tienen siempre la órbita circular, caso similar es el de la 
serpiente cuyo ojo de órbita cubierta es característico 
pero también aparece en otros contextos como cabezas 
de antropomorfos, plantas o la cabeza que está en la 
cola del felino, referido a esta última podría plantearse 
una suerte de relación entre esta órbita y los grafemas 
de forma serpentiforme. La órbita de forma almendrada 
sólo aparece en la cabeza que es un tocado. La órbita de 
forma rectangular invertida parece ser propia de cabezas 
que aparecen aisladas más allá de que una de ellas pueda 
ser tipifi cada de algún modo como la que aparece encima 
de otra cabeza. La forma de órbita que aparece en más 
contextos es la rectangular, está tanto en las cabezas de 
seres tales como los antropomorfos o el del cactus como 
también en cabezas que reemplazan partes del cuerpo o 
en elementos diversos.
 A partir de lo anterior podemos plantear de 
manera preliminar e hipotética lo siguiente: los ojos con 
órbita de forma circular son propios de fi guras de seres 

Ubicación Total

Cabeza de Ave X 1

Cabeza de Pez X 1

Cabeza de Felino X 1

Cabeza de ser del cactus X 1

Cabeza de antropomorfos X X 2

Cabeza de Dragón X 1

Cabeza de Serpiente X 1

Cabeza de Spondylus X 1

Cabeza de Strombus X 1

Planta X 1

Brazalete X 1

Grafema “S” X 1

Tocado X 1

Cabeza en la extremidad X 1

Cabeza en cadera de Felino X 1

Cabeza en la cola de Felino X 1

Cabeza en cadera humana X 1

CQP X 2

Cabeza con planta encima X 1

Cabeza sola X 1

Cabeza sobre cabeza X 1

Cabeza detrás de cabeza X 1

Cabeza que cuelga X 1

Total 13 2 3 5 1 24

Figura 13.



336 boletÍn apar               Noviembre 2011 

cuyos referentes podemos encontrarlos en la naturaleza; 
los ojos de órbita cubierta son propios de fi guras alargadas 
como serpientes o colas; los ojos de órbita almendrada 
parecen referirse a cabezas antropomorfas aunque aquí
aparezcan en un tocado; los ojos de forma rectangular 
invertida son propios de ciertas cabezas que no existen 
en la realidad al igual que las de forma rectangular que 
también podemos hallar en cabezas que realizan acciones, 
sustituyen partes de cuerpos; y, defi nitivamente, no 
tienen referente en la naturaleza.
 Recalcamos siempre que aquí estamos hablando 
en base a lo que tenemos en el Obelisco Tello y esto podría 
variar al contrastarlo con el resto de evidencia; pero, 
avanzamos partiendo desde dicha litoescultura.
 Ahora veremos lo que ocurre al cruzar la 
información del contexto con la de la posición de la pupila 
(Fig. 14).
 Lo más notorio es lo referido a lo que ocurre con 
las pupilas al medio, estas sólo se hallan en el ave y el 
pez, hubiera sido ideal tenerla también en el felino pero 
esto no ocurre así. El único caso de pupila ausente se da 
en el ojo que aparece en el grafema con forma de S donde 

también hay medios ojos con pupila arriba y abajo; este 
grafema S parece expresar en su interior una especie 
de totalidad de la que la pupila al medio está ausente. 
Sobre la pupila en posición superior podemos plantear 
que esta se da sobre todo en los ojos que se hallan en 
cabezas fuera de su posición anatómica normal o en seres, 
como las plantas, donde no cabría esperarlos; mientras 
que las pupilas hacia abajo, además de estar en algunos 
seres está más asociada a las cabezas solas o que realizan 
ciertas acciones.
 Según lo anterior podemos plantear que las 
pupilas abajo se refi eren a signos cuyos referentes no 
existen en la realidad, las pupilas arriba parecen ser 
preferidas para referirse a elementos que ocupan un 
lugar que no es el normal en al naturaleza mientras que 
las pupilas al medio lo son de aquellos que podemos 
hallar en la naturaleza. La ausencia de pupila podría 
aludir a la ausencia total de referente o connotaciones de 
trascendencia respecto al referente. Si bien puede decirse 
que las interpretaciones son altamente especulativas 
lo que no puede obviarse es que la asociación entre 
cierto contexto y un determinado rasgo existe, si esto se 

contrasta con otras litoescultutas y se 
corrobora podremos andar sobre terreno 
más seguro. 
 Ahora veremos lo relativo a relacionar 
el contexto con los rasgos variables ya 
definidos como son los que afectan a 
la órbita y los que se le agregan. Será 
aquí también importante ver cuáles son 
aquellos contextos cuyos ojos no aceptan 
este tipo de rasgos (Fig. 15).
 Este es el cuadro de más difícil 
interpretación debido a lo disperso de 
la información. Como mencionamos 
en párrafos anteriores, es importante 
observar qué contextos no aceptan 
ojos con rasgos variables: hay en este 
grupo tanto cabezas de seres como 
aquellas fuera de su posición anatómica 
y elementos que no necesariamente 
llevarían ojos; al ver esto podemos decir 
que estos rasgos variables complementan 
la información dada por los básicos, 
la complejidad de ciertos ojos estaría 
siendo explicada, de acuerdo a esto, a la 
cantidad de información que se desea dar.
 Algo en cierta manera recurrente es la 
combinación del apéndice en banda y el 
párpado que aparecen de manera regular 
en algunos seres como el ave, el felino y 
el dragón. Los rasgos variables en general 
tienden a aparecer más en los ojos cuyas 
órbitas son de forma rectangular pues 
parece que esta forma es más adecuada 
para alojarlos y ser de esta manera 
más notorios. Sobre los párpados estos 
aparecen en los ojos de mayor tamaño 
pudiendo estar ligados a la importancia 
que se les asigna a estos.

El resto de ojos en el arte de Chavín

 Antes de iniciar las comparaciones es 
necesario aclarar que no se está usando 
la totalidad del arte Chavín existente

Ubicación
Pupila

arriba

Pupila al

medio

Pupila

abajo

Pupila

Ausente
Total

Cabeza de Ave X 1

Cabeza de Pez X 1

Cabeza de Felino X 1

Cabeza de ser del cactus X 1

Cabeza de antropomorfos X 1

Cabeza de Dragón X 1

Cabeza de Serpiente X 1

Cabeza de Spondylus X 1

Cabeza de Strombus X 1

Planta X 1

Brazalete X 1

Grafema “S” X X X 3

Tocado X 1

Cabeza en la extremidad X X 2

Cabeza en cadera de Felino X 1

Cabeza en la cola de Felino X 1

Cabeza en cadera humana X 1

CQP X X 2

Cabeza con planta encima X 1

Cabeza sola X 1

Cabeza sobre cabeza X 1

Cabeza detrás de cabeza X 1

Cabeza que cuelga X X 2

Total 12 2 13 1

Figura 14.



337boletÍn apar               Noviembre 2011 

en la actualidad, pues no se ha logrado acceder a 
numerosas piezas de arte en piedra descubiertas por 
John Rick y su equipo de trabajo durante los últimos 
diez años, salvo algunas excepciones en sus contadas 
publicaciones. Por otro lado, no incluimos aquí, por 
motivos de espacio, las fi guras en las que nos basamos 
para estas comparaciones, si se desea ver el corpus 
completo remitimos a nuestra tesis (Vargas, 2005) pero 
debemos aclarar que algunas conclusiones y categorías 
han sido modifi cadas. En general, las fi guras usadas para 
esto comprenden la totalidad de las publicadas por Tello 
(1923, 1960), Lumbreras (1977b, 2007) y algunas de Burger 
(1995) y Rowe (1973).
 Para poder realizar una comparación ordenada 
procederemos a mencionar algunas de las conclusiones 
preliminares a las que hemos llegado y luego veremos 
si el comportamiento se repite con el resto de piezas 
líticas. Para esto trataremos sólo con los casos más claros 
y con mayor regularidad numérica pues no son pocos los 
elementos del Obelisco Tello que no se repiten en el resto 
de litoesculturas.
 Dijimos que los ojos cuyas órbitas tienen forma 

Ubicación Total

Cabeza de Ave X X 2

Cabeza de Pez X 1

Cabeza de Felino X X 2

Cabeza de ser del cactus X X X 3

Cabeza de antropomorfos X 1

Cabeza de Dragón X X X X 4

Cabeza de Serpiente 0

Cabeza de Spondylus X 1

Cabeza de Strombus 0

Planta 0

Brazalete 0

Grafema “S” 0

Tocado 0

Cabeza en la extremidad X 1

Cabeza en cadera de Felino 0

Cabeza en la cola de Felino 0

Cabeza en cadera humana X 1

CQP X X 2

Cabeza con planta encima 0

Cabeza sola X X 2

Cabeza sobre cabeza X 1

Cabeza detrás de cabeza X 1

Cabeza que cuelga X X 2

Total 7 3 4 4 1 5

Figura 15.

circular son propios de seres que existen en la naturaleza 
y presentamos el caso concreto del pez, el felino y le ave; 
al analizar el resto de piezas líticas hallamos que esto se 
corrobora pues hay 76 casos de cabezas con ojos de este 
tipo de los cuales 21 pertenecen a peces, 20 a aves, 14 a 
felinos, 12 a serpientes y 9 a antropomorfos, la diferencia 
numérica nos dice claramente cuál es la preferencia de 
este tipo de ojos.
 Sobre la órbita de forma almendrada dijimos 
que era propia de un tocado, pues bien, además de esto 
nosotros tenemos que ojos con esta órbita sólo aparecen 
en fi guras antropomorfas en diez casos, si bien hay fi guras 
antropomorfas con órbitas de otros tipos queda claro que 
esta es la propia pues no aparece en otro contexto además 
del tocado de un antropomorfo del Obelisco.
 La órbita cubierta es propia de los signos 
serpiente, esto queda claro de forma verdaderamente 
abrumadora pues aparece en 433 casos de estos y sólo en 
13 en la cabeza de la cola del felino y en menor cantidad 
aún en otras cabezas. Confi rmamos que este ojo se asocia 
a signos alargados.
 La órbita rectangular invertida aparece de



338 boletÍn apar               Noviembre 2011 

manera mayoritaria en las cabezas que reemplazan las 
caderas de felinos, en 8 casos; y las que reemplazan 
caderas humanas, en 4 casos.
 La órbita rectangular la asignamos a cabezas 
que no existen en la naturaleza, esto se corrobora al 
aparecer en dos casos en dragones, en el ser del cactus 
ya mencionado, en 10 casos en las cabezas que producen, 
en las cabezas que reemplazan caderas de personajes 
antropomorfas está en 4 casos, en las de caderas de 
felinos en 3  y en las extremidades está 12 veces. Sin 
embargo, aparece en 9 personajes antropomorfos, esto 
podría indicar que estos personajes no son reales o son 
abstracciones. 
 Sobre las pupilas habíamos mencionado que las 
que están hacia arriba se refi eren a cabezas que no ocupan 
su lugar anatómicamente correcto pues reemplazan a 
otras partes del cuerpo. Referido a esto se conserva esta 
propuesta pues esta posición de pupila se halla en 25 
cabezas en extremidades, 13 cabezas en colas de felinos, 
3 cabezas en caderas de felinos y 8 cabezas en caderas 
de personajes antropomorfos. Sin embargo, aparece en 2 
cabezas que producen, si bien es una cantidad menor vale 
la pena ver luego el porqué de esto. Pero, lo más notorio 
es la reiterante presencia en personajes antropomorfos 
con 20 casos, aves en 10 casos, felinos en 7 y 441 de 
serpientes. Aquí vale la pena realizar un análisis mayor 
y defi nir la naturaleza de los signos serpiente que, no 
serían referidos a las serpientes reales sino a un concepto 
distinto cuyo signifi cante es la serpiente que ocupa el 
lugar de otro elemento del cuerpo donde se halla. Esto es 
notorio en el caso de las serpientes que aparecen como 
cabello en algunos personajes.
 Sobre la pupila en posición central confi rmamos 
su presencia en seres que existen en la naturaleza como es 
el pez (21), ave (9), felino (4), serpiente (2) y personajes 
antropomorfos (10). No aparece en más ocasiones en otros 
contextos, si bien el número es menor podríamos decir que 
esto son los casos en los que lo representado es algo real 
y tangible y no imaginario. Es resaltante mencionar que 
esta pupila aparece, inusualmente, en órbitas de forma 
rectangular en cerámica Dragoniana de la Galería de las 
ofrendas; la problemática de esta cerámica merece un 
análisis aparte que no realizaremos aquí.
 Acerca de la pupila hacia abajo tenemos que 
su mayor presencia es en las cabezas que producen 
(8), apareciendo también en seres imaginarios como el 
dragón (2) o el ser del cactus (1); aparece en tres casos 
de cabezas en las extremidades rompiendo la regla de 
la `pupila hacia arriba y en menor cantidad también en 
seres como el felino (1), serpientes (3) y ave (1).
 Sobre los rasgos variables el asunto se torna más 
complicado porque en el resto de litoesculturas aparece 
una mayor variedad de estos y no parecen responder a un 
patrón defi nido, es probable que se puedan explicar en 
asociación a los otros componentes de una cabeza Chavín 
como son la boca, la nariz o la oreja.

¿El caos de las alucinaciones o una gramática oculta?

 No podemos negar que hemos encontrado 
un orden y una razón de ser al aparente caos de las 
representaciones de ojos del arte Chavín; pero la pregunta 
más importantes: ¿a qué responde este orden? ¿Se refi ere 
a un sistema de comunicación altamente complejo? ¿O 
se refi ere a los diversos tipos de ojos que poseen los muy 
diversos personajes (dioses) representados en el arte

Chavín? ¿Acaso es sólo el azar de la manera como los 
Chavín imaginaban a sus dioses?
 Para nosotros la explicación está en lo referido 
al sistema de comunicación pero con una fuerte dosis 
de la segunda alternativa. Nos explicamos. Tenemos que 
la forma de la órbita y la posición de la pupila nos dan 
información acerca de que referente tiene la fi gura y 
sobre su identidad. Esta información se complementa 
con la aportada por los rasgos variables; esto además 
se corrobora y enriquece al estudiar otras litoesculturas 
Chavín. Planteamos que estas asociaciones responden a 
la necesidad de dotar de cierta información a las fi guras, 
esto puede ser tomado como simplemente información 
gráfica que no merecería ser llamada escritura; sin 
embargo, ¿qué ocurre si estos signos que aportan 
determinada información de una fi gura son abstraídos 
y aparecen aislados en secuencias lineales? Regresemos 
y veamos la Figura 3, habíamos comentado que nueve 
de los signos que aparecen allí son ojos entre los que 
podemos reconocer tanto los de órbita rectangular y los 
de órbita circular con la pupila en distintas posiciones. 
Su aparición aislada está trasladando el signifi cado que 
aportaban a una fi gura completa a un nuevo espacio 
donde no necesariamente dependen de la fi gura total, 
obviamente, analizar estas secuencias aisladas es un tema 
aparte y tampoco podemos abstraerlas de su contexto. 
Aparecen en especies de cintas asociadas a bocas de 
dragones o en el cabello de personajes antropomorfos 
cuando no, totalmente aislados en vasijas.
 Podemos decir a manera de conclusiones 
preliminares, acerca del componente ojo que es el 
componente más recurrente en el arte de Chavín de 
Huántar y posee una estructura interna que contempla 
la existencia de una forma a la cual denominamos órbita 
(con cinco variantes), un elemento en su interior que 
llamamos pupila cuya posición puede variar. A esto se 
le puede agregar otros rasgos que aparecen con menor 
recurrencia: hay rasgos que afectan la forma de la órbita 
como son el hundido y la púa orbital y otros que se agregan 
como los apéndices y los párpados.
 Las formas de las órbitas corresponden con un 
tipo particular de signo cada una. Las órbitas rectangulares 
y rectangulares invertidas se asocian a signos cabeza que 
no existen en la naturaleza, su referente es abstracto. 
No se trataría de seres que existen y es probable que 
la apariencia de seres sea sólo otra convención para 
signifi car algo; pero, no entraremos aún a dicho tema. Las 
órbitas de forma circular se asocian mayoritariamente a 
cabezas de seres que podemos observar y existen: parecen 
referirse básicamente a signos animales; aclaremos, se 
asocian a fi guras de animales que pueden representar 
otros conceptos y no necesariamente se refi eran a ese 
animal en particular. Las órbitas cubiertas corresponden a 
los signos alargados, sobre todo a las serpientes y las colas. 
Finalmente, las órbitas almendradas son de personajes 
antropomorfos.
 Si la forma de la órbita se refi ere al tipo de signo, 
la pupila comunica acerca de la naturaleza del referente. 
La pupila en posición superior indica un cambio en el lugar 
donde se ubica la cabeza con el ojo con la pupila en dicha 
posición, es decir, esa cabeza normalmente no estaría allí, 
podemos tipifi car entonces que la pupila arriba indica que 
estamos ante un signo sustituto. La pupila al centro indica 
que se rata de un referente concreto, tangible y existente 
en la realidad. La pupila hacia abajo es la marca de un 
signo cuyo referente es abstracto.



 Para resolver lo referido a los rasgos variables 
es necesario contar con mayor información de los otros 
componentes que se hallan en las cabezas Chavín. Para 
ello debemos trabajar de la misma manera como hemos 
hecho con los ojos con la boca, la oreja, la nariz y el 
apéndice cefálico. Luego, debemos cruzar esa información 
entre sí y siempre asociarla a los contextos ya defi nidos. 
Esperamos poder, en el siguiente número de este boletín, 
hacer entrega del análisis de las bocas del Obelisco Tello. 
 El Obelisco Tello ofrece inusuales ventajas para 
analizar signos Chavín  debido a su naturaleza dual, Tello 
ya había mencionado que se trata de dos seres o dos 
facetas de un mismo ser, de las diferencias existentes 
entre lo representado a cada lado se puede también 
obtener información valiosa acerca de el porqué de 
algunos signos son como son. El obelisco, es, en verdad, 
la piedra Rosetta para entender el mensaje que los Chavín 
quisieron perennizar en piedra.

Pedro Carlos Vargas Nalvarte
Arqueólogo
Universidad Nacional Mayor de San Marcos
E-mail: lanzon9@hotmail.com

Bibliografía

ALCINA FRANCH, José 1988. Arte y Antropología. Alianza Editorial,
Primera reimpresión, Madrid.

BURGER, Richard L. 1995. Chavín and the Origins of Andean 
Civilization.  Thames and Hudson,  Slovenia.

CAMPANA, Cristóbal 1995a. Arte Chavín Análisis Estructural de 
Formas e Imágenes. Universidad nacional Federico Villarreal, 
Lima.

339boletÍn apar               Noviembre 2011 

CAMPANA, Cristóbal 1995b. Una Deidad Antropomorfa en el Formativo 
Andino. Segunda edición, versión corregida y aumentada, 
A&B S.A. Editores, Lima.

CARRIÓN CACHOT, Rebeca 1948. La Cultura Chavín. 2 nuevas 
colonias: Kuntur Wasi y Ancón. Revista del Museo Nacional 
de Antropología y Arqueología 2(1): 99-172.

JARA DE LA, Victoria 1964. La Escritura Peruana y los Vocabularios 
Quechua Antiguos. Imprenta Lux, Lima, Perú.

JARA DE LA, Victoria 1975. Introducción al Estudio de la Escritura 
de los Incas. Inide, Ediciones previas, Lima, Perú.

LUMBRERAS, Luis Guillermo 1977a. Los orígenes de la Civilización en 
el Perú. Editorial Milla Batres, Tercera edición. Lima.

LUMBRERAS, Luis Guillermo 1977b. Excavaciones en el Templo 
Antiguo de Chavín (Sector R); Informe de la sexta campaña. 
Ñawpa Pacha 15: 1-38.

LUMBRERAS, Luis Guillermo 1993. Chavín de Huántar  Excavaciones 
en la Galería de las Ofrendas. Verlag Philipp Von Zabern. 
Mainz an Rhein,  Impreso en Alemania.

LUMBRERAS, Luis Guillermo 2007. Chavín Excavaciones Arqueológicas. 
2 Tomos, Universidad Alas Peruanas, Lima.

MAKOWSKI HANULA, Krzysztof 2000. Dioses del Templo de Chavín.
Reflexiones sobre la Iconografía Religiosa. Estudios 
Latinoamericanos 17: 9–63

ROWE, Jhon H. 1973  El arte Chavín: estudio de su forma y 
signifi cado. Historia y Cultura 6: 249-276.

TELLO, Julio César  1923  “Wira – Kocha”. Revista Inka, Vol. I, Lima
TELLO, Julio César 1929 (1981). Antiguo Perú Primera época. 

Edición facsimilar de la editada por la Comisión Organizadora 
del Segundo Congreso Sudamericano de Turismo Lima

TELLO, Julio César 1960. Chavín Cultura Matriz de la Civilización 
Andina. Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Lima.

VARGAS, Pedro 2005. Análisis de los signos gráfi cos del Obelisco Tello 
de Chavín de Huántar: una propuesta estructural y lingüística. 
Tesis para optar el título de Licenciado en arqueología. 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 2 tomos. Lima.


